BRASILIENSIS, V. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 BOLETIM BIBLIOGRAFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

PARA PENSAR O CONCILIO DE NICEIA:
Uma nota heuristica

THINKING THE COUNCIL OF NICAEA:
A Heuristic Note

Carlo Lorenzo Rossetti

Doutor em Teologia (Pontificia Universidade Gregoriana, Roma)

Graduado em Histdria da Filosofia (Université Catholique de Louvain, Bélgica)
Docente no Studium Theologicum Galilaeae
https://orcid.org/0009-0009-4407-2843

DOI: 10.64205/brasiliensis.14.27.2025.225

Publicado sob licenga Creative Commons
Atribuicdo 4.0 Internacional (CC BY 4.0) 5

Resumo: Esta nota fornece informagdes bibliograficas e de estudo sobre o Concilio de
Nicéia. Destaca alguns livros e simpodsios a ele relacionados e discute especificamente duas
obras que o comemoraram: uma ¢ um texto oficial, o da Comissao Teoldgica Internacional, e
a outra ¢ uma coletanea de estudos teologicos.

Palavras-chave: Concilio de Nicéia. Bibliografia. Simposios. Celebragao. Critica histdrica.

Abstract: This note provides bibliographical and scholarly information on the Council of
Nicaea. It highlights selected books and symposia related to the council and discusses in
particular two works that commemorated it: one is an official text issued by the International
Theological Commission, and the other is a collection of theological studies.

Keywords: Council of Nicaea. Bibliography. Symposia. Commemoration. Historical
criticism.

O ano de 2025 marca o 1700° aniversario do Concilio de Nicéia (junho-
agosto de 325). Reconhecido por todos os cristdos, ele ¢ especialmente
venerado pelas Igrejas Ortodoxas, que o celebram até mesmo liturgicamente
no Domingo apds a Ascensdo. Foi o primeiro sinodo a ser considerado
“ecuménico” no sentido antigo do termo, isto é, valido para toda a ekumene
(“mundo habitado”), da area governada por Roma. Convocada pelo
Imperador Constantino, essa assembleia teve o mérito de reunir pela
primeira vez um grande numero de bispos (cerca de 300) para discutir a
heresia de Ario (que negou a verdadeira divindade de Cristo), redigir uma

formula unica de fé (o Credo ou Simbolo), discutir questdes disciplinares e

115



Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCILIO DE NICEIA

unificar a data da Pascoa. Sua maior e mais duradoura conquista foi a
definicdo do ponto fundamental da nossa fé: que Jesus € o verdadeiro filho
de Deus, unigénito, da mesma substancia (homo-ousios) e coeterno com o
Pai. O Papa Francisco convidou toda a Igreja a recorda-lo com alegria na
bula Spes non confundit (2024), n.° 17.

Do enorme numero de publicacdes dedicadas a este concilio que
surgiram nos ultimos tempos, gostariamos de oferecer aqui apenas uma
amostra em trés etapas, destacando obras relevantes (introdugdes ou
aprofundamentos historico-teoldgicos) e simpdsios realizados em Roma
(§1); fornecendo um resumo de um texto oficial emitido pela Comissao
Teologica Internacional (= CTI), um 6rgao doutrinal da Santa Sé (§2); e
apresentando analiticamente um volume de resumo publicado sob a dire¢@o
do Secretario da mesma CTI (§3).

1. Livros e conferéncias sobre Nicéia
1.1. Monografias introdutorias

Como obras populares e para uma rapida visao geral do Concilio de
Nicéia, recomendam-se as seguintes:

1.1.1. Em portugués

Isidro M. LAMELAS, O Primeiro Concilio Ecuménico - Nicéia 325:
Memoria e heranga (Sao Paulo: Paulus, 2001), 288 pp.

1.1.2. Em francés

C. REGGIO, Nicée (Paris: Cerf, 2025), 176 pp.

Xavier MORALES, 325. Le grand et saint synode de Nicée (Paris: Le
Condottiere, 2025), 272 pp. Além de um panorama historico, este texto
busca explicar o significado das decisdes do Concilio para os cristdos de
hoje, desvendando as camadas de interpretacdo que a “canonizagdo” do
dogma de Nicéia colocou entre o evento e nds. Pretende reconstruir o
contexto historico por meio de uma leitura rigorosa das fontes, infelizmente
poucas e de dificil interpretagao.

116



BRASILIENSIS, V. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 BOLETIM BIBLIOGRAFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

1.1.3. Em italiano

Giovanni Maria VIAN e Gian Guido VECCHI, La scommessa di
Costantino. Come il Concilio di Nicea ha cambiato la storia (Milano:
Mondadori, 2025), 180 pp.

Giulio MASPERO e Leonardo LUGARESI, org., Luce da Luce. Il Concilio
di Nicea 1700 anni dopo (Milano: Ares, 2025), 200 pp. Livro da exposigao
do Meeting de Rimini, agosto de 2025 “Luz da Luz: Nicéia 1700 anos
depois” no Meeting de Rimini 2025 oferece uma viagem histdrica, teoldgica
e espiritual pelos eventos ligados ao Concilio de Nicéia de 325, com o
objetivo de reconhecer como a consciéncia da verdade de que Deus “¢” Pai
e ndo apenas “age” como Pai muda nossa perspectiva sobre o mundo,
colocando o ser filhos e o amor no centro de tudo.

Andrea CAVALLINI, Nicea 325. L’enigma del primo concilio ecumenico
(Milano: San Paolo, 2025), 208 pp. El autor, professor na Gregoriana, tenta
uma apresentagdo objetiva do concilio de uma perspectiva histdrica,
evitando narrativas miticas ou ideoldgicas; tanto a positiva: Nicéia como o
triunfo definitivo da verdade sobre o erro; quanto a negativa: Nicéia como
uma traicao da simplicidade evangélica por uma Igreja aliada e subserviente
ao Império Romano. O livro restaura a realidade viva do cristianismo do
século IV, o que levanta questdes ainda relevantes hoje, como a data da
Pascoa ou as palavras do Credo; explora a relagdo com o poder politico
(dado o papel decisivo de Constantino como presidente); o desenvolvimento
doutrinario da controvérsia ariana, que comegou em Alexandria, mas depois
se tornou uma prolongada “guerra teoldgica”, laboriosamente resolvida
apenas com a doutrina compartilhada de Constantinopla em 381. Este
volume enfatiza tambem a relagdo entre o mistério de Deus e a cultura
humana, visto que Nicéia tentou expressar a fé em novas palavras da cultura

grega.
1.2. Estudos e instrumentos para a historia do Concilio de Nicéia

Young Richard KiM, The Cambridge Companion to the Council of
Nicaea (Cambridge: Cambridge University Press, 2021), 400 pp. Devido a
sua importancia histérica, mesmo que um pouco datado, este livro coletivo
merece destaque. E um instrumento de trabalho indispensavel, fruto da
colaboragdo de cerca de vinte estudiosos de alto nivel do mundo anglo-
saxdo. Esta ¢é a estrutura do trabalho com alguns autores:

« Parte I — Contextualizagdo Histérica: Imperadores, Ario e Arianismo

(caps. 2-3).



Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCILIO DE NICEIA

» Parte II — O Concilio em si (caps. 4-6): As Condigdes Materiais em
Nicéia, Reconstrugdo do Concilio; O “Elefante na Sala”: O Papel do
Imperador, [H.A. Drake].

* Parte III — Os Resultados do Concilio (caps. 7-10): O Credo, os
Vinte Canones, a Pascoa; A Narrativa do Concilio.

» Parte IV — A Recepgdo Proxima (caps. 11-14): Recepgao Imediata do
Homoousion, Reabilitagdo de Ario ji sob Constantino; Constincio
II; a Ascensdo dos Neonicenos [M. DelCogliano]; Apolinario ¢ o
Homoousion Niceno; O Concilio de Rimini (359).

* Parte V — Recep¢ao Remota (cap. 15) O Legado do Concilio de
Nicéia na Tradicdo Ortodoxa, o Principio da Imutabilidade e a
Hermenéutica da Continuidade [Paul L. Gavrilyuk].

Henryk PIETRAS, Concilio Di Nicea (325): Nel Suo Contesto (Roma:
Gregorian & Biblical Press, 2021), 256 pp. Obra de um historiador e
patrologo jesuita polonés, professor da Universidade Gregoriana. Cap. 1 Do
inicio da controvérsia ariana até a condenagdo de Ario (por volta de 323).
Cap. 2 “Guerra epistolar”. Cap. 3 Constantino, o Grande. Cap. 4
Convocagido e realizagdo do sinodo em Nicéia. Cap. 5 Os canones sinodais
(automutilagdo; admicao no clero, a mulheres que vivem com os clérigos, a
consagragdo do bispos, a precedéncia de algumas Sés...). Cap. 6 Carta de
Eusébio de Cesareia a sua Igreja. Cap. 7 O Credo dos “318 Padres”. Cap. 8
Documentos pds-conciliares.

Emanuela PRINZIVALLI, “Quadro storico generale di Nicea”, Studia
Patavina 71, n. 2 (2024): 219-41. Professora Emérita da Universidade
Sapienza de Roma, aluna de Manlio Simonetti, especialista no século I'V.

Samuel FERNANDEZ, org., Fontes Nicaenae Synodi: The Contemporary
Sources for the Study of the Council of Nicaea (304-337) (Leiden: Brill,
2024), 337 pp. Observamos em particular esta valiosa colecdo de fontes na
lingua original inclui oitenta textos de varios tipos (cartas, discursos,
canones, éditos, etc.) espalhados por um labirinto de obras (Eusébio,
Atanasio, Hilario, Epifanio, Socrates, Sozomeno, etc.). Oferece um
instrumento que atualiza, completa e torna as obras de H.G. Opitz, E.
Schwartz e P. Maraval acessiveis a um publico mais amplo. A historiografia
agora nos permite destacar certos “pontos fracos” do concilio. Entre eles,
mencionaremos especialmente sua relacdo com a politica, a escassa atengao
do Credo a Deus como Pai, alguns elementos “ndo ditos” dos canones ¢ a
questdo da data da Pascoa. O leitor podera compreender a acao decisiva do
Imperador através da leitura dos textos n.os 24, 30-31, 35-36, 42-47, 49-50,
52-55, 61-64, 68, 79-80. (Ver a apresentacdo em Salamanca em marco de
2025: “Jornadas de Teologia. El Concilio de Nicaeca en las fuentes
contemporaneas”, disponivel no YouTube).

118



BRASILIENSIS, V. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 BOLETIM BIBLIOGRAFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

ATHANASE D’ ALEXANDRIE, Sur les décrets du concile de Nicée, Sources
chrétiennes 649 (Paris: Cerf, 2025), 376 pp. O n. 649 da prestigiosa série
Sources chrétiennes (SC). Atandsio participou no concilio como diacono de
seu bispo, Alexandre de Alexandria. Na auséncia da ata do concilio, este
escrito (na forma de uma carta a um amigo) ¢ um importante documento
histérico. E uma fonte essencial porque oferece uma série de documentos
sobre a condenacio de Ario, incluindo a carta de Eusébio de Cesareia a sua
Igreja, escrita apds o Concilio de Nicéia em 325, bem como as cartas de
Constantino ¢ do concilio anunciando as decisdes tomadas pelo concilio.
Atanasio ndo nos fornece o texto original dos decretos conciliares, mas
fornece informacdes valiosas sobre o conteudo das decisdes conciliares.
Este volume também se baseia na edicao critica de Athanasius Werke 11, 1-2
(Opitz, Berlim 1935) e oferece, com introdugdo e bibliografia atualizadas,
uma traducdo francesa moderna com as anotacdes necessarias ao texto.
Contribui¢do académica: texto revisado, traducdo moderna, introdugdes e
anotacgoes.

Costanza BIANCHI et al., org., I/ concilio e il credo. 325-2025. Storia e
trasmissione dei simboli di Nicea e di Costantinopoli (Bologna: EDB,
2025), 744 pp. Este volume substancial, tem como subtitulo “Historia e
Transmissdo dos Credos Niceno e Constantinopla”; escrito por estudiosos
da “Escola de Bolonha”, representa um texto original: uma historia da
recepcdo (Rezeptionsgeschichte) do Credo. Ele traga o desenvolvimento
historico do Credo Niceno (e de Constantinopla) até a era contemporanea,
por meio de diversas tradigdes eclesiais, litlirgicas, candnicas e de uso
missionario. Essa transmissdo ¢ ilustrada por uma série de casos especificos
que ilustram a complexa historia do texto.

1.3. Simpdsios e Cursos

Anais de um curso de atualizagdo da Associacdo Teoldgica Italiana,
realizado entre agosto e setembro de 2023: ASSOCIAZIONE TEOLOGICA
ITALIANA, org., Pensare il figlio di Dio. 1700 anni dopo Nicea (Milano:
Glossa Editrice, 2025), 384 pp. Contém contribuicdes de E. Falque,
Metafisica e Teologia: Uma Summa para os Gentios; E. Prinzivalli, Nicéia
1700 Anos Depois. Rumo a uma Nova Inculturagdo da Imagem de Deus; D.
Migliorini, Uma Metafisica Trinitaria ¢ Ontologias Relacionais; G.
Maspero, As Relagdes de Cristo em uma Perspectiva Trinitaria; A.
Bergamo, Na Trilha de uma Ontologia Trinitaria da Temporalidade; L. Paris,
A Liberdade de Jesus e a Liberdade do Deus Trinitario; A. Caputo,
Individuo Singular? Repensar a Humanidade do Filho; M. Mariani,



Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCILIO DE NICEIA

Repensando as Parcialidades de Jesus; G. Criveller, Controvérsias, Dialogos
e Imagens da Missdo na China; R. Viviano, Perspectivas para a
Compreensao do Mistério de Cristo no Japao. Veja também o resumo de J.P.
Lieggi em https://www.settimananews.it/teologia/pensare-figlio-dio-1700-
anni-nicea/.

Diversas conferéncias e simposios foram realizados em homenagem a
memoria de Nicéia, especialmente em Roma, mas ndo apenas la.
Recordamos particularmente trés grandes eventos académicos:

1) Nicaea 2025. Event, Context, Reception [Nicéia 2025. Evento,
Contexto, Recep¢ao] (Augustinianum e Angelicum, 2 a 5 de abril de 2025).

Estas s@o as principais intervengdes: Lewis Ayres (“Indicios da Vida
Divina na Teologia Nicena: O exemplo de Atanasio”); Mark del Cogliano
(“Os contornos da Cristologia Nicena Primitiva”); Samuel Fernandez
(“Eusébio de Cesareia e o Concilio de Nicéia); Alfons Fiirst (“Nicéia como
um conflito na midia: o papel das cartas na crise ariana”); Thomas
Graumann (“Um modelo de concilio? Imagens de Nicéia”); Hélene Grelier-
Deneux (“A expressdo da alteridade na Biblia no centro dos debates sobre o
homoousios niceno [350-380]”); David Hunter (“Distinguindo 'Heresia' e
'Cisma': A Recepcdo dos Canones Nicenos nas Epistolas Candnicas de
Basilio”); Uta Heil (““A cronologia importa? Onde a histdria e a teologia se
encontram no curso da controvérsia trinitaria antes e depois de Nicéia”);
Wolfram Kinzig (“Anatemas como meio de impor a conformidade
dogmatica na Igreja primitiva”); Christoph Markschies (Visoes protestantes
alemdes de Nicéia); Giulio Maspero (“Chréseis em Nicéia: o drama da
ortopraxia ¢ da ortodoxia); (“‘Aqui estd a teologia perfeita, a proclamacao
da vinda de Cristo pela carne’ (Bas., hom. no salmo 1, 2). Qual o impacto de
Nicéia na pregagdo? Fé trinitaria e cristologica nas homilias basilianas”);
Peter Van Nuffelen (“A Data da Pascoa: Evidéncias Antigas ¢ Novas” e
Rowan Williams (“Restaurando a Imagem: Antropologia Teologica e o
Credo de Nicéia”).

As sessdes da tarde ofereceram varios insights sobre a preparagdo e
recep¢do do Credo Niceno com a analise de autores como Clemente de
Alexandria (M. Gyurkovics), Tertuliano (J. Hamilton, D. Wilhite) e
sobretudo Agostinho (G. Hermanin de Reichenfeld; E.A. Eguiarte; G.
Malgeri e K. Chabi), mas também Beda, Gregério Magno e até os
medievais, como Guilherme de Saint-Thierry.

2) The Confession of the Council of Nicaea: History and Theology [A
Confissao do Concilio de Nicéia: Historia e Teologia] (P. U. Gregoriana, 27

120



BRASILIENSIS, V. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 BOLETIM BIBLIOGRAFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

de fevereiro a 1° de margo de 2025, e parte dois em Miinster, 15 a 17 de
outubro de 2025).

Este foi o programa:

* Painel I: Nicéia revisitada: O que ¢ um sinodo e o que ha de
particular em Nicéia? (Emanuela Prinzivalli); Discussoes
cristologicas e trinitarias no inicio do século IV (A. Fiirst); O
Concilio de Nicéia e seu credo: A perspectiva de um heresiologo
(Y.R. Kim).

* Painel II: A questdo da autoridade de Nicéia: O papel do imperador
no concilio (H. Pietras). As controvérsias pos-nicenas (Uta Heil); A
recepgdo litirgica de Nicéia: Credo, canones e autoridade conciliar
(D. Galadza).

» Painel III: A recepcdo do Concilio nas tradigdes orientais (A.
Mikhail); Nicéia na tradi¢dao antioquena (H.G.B. Teule); O Concilio
de Nicéia: A agéncia imperial em Bizancio (M. Griinbart).

* Painel IV: Nicéia e suas implicagdes metafisicas: Pensando a
homousion na ldade Média Latina: Tomas ¢ Boaventura — duas
leituras diferentes (S.P. Bonanni); “Ele se esvaziou, assumindo a
forma de servo” (F1 2,7): Cristologias da kenosis ¢ o problema da
encarnagdo (M. Seewald); Nicéia — vista sob a perspectiva da
metafisica contemporanea (Anna Marmodoro).

3) Nicaea and the Church of the Third Millennium: Towards Catholic-
Orthodox Unity [Nicéia e a Igreja do Terceiro Milénio: Rumo a Unidade
Catolico-Ortodoxa] (Angelicum, 4-7/06/2025).

Este imponente congresso, com um propdsito ecuménico especifico,
organizado em sinergia entre a Universidade Dominicana (H. Destivelle), a
Associacdo de Tedlogos Ortodoxos IOTA (P.L. Gavrilyuk) e o Dicastério
para a Unidade (J. Usma), envolveu cerca de setenta palestrantes e
aproximadamente 250 participantes. Foi “co-presidido”, por assim dizer,
pelo Cardeal Kurt Koch e pelo Metropolita Job (Getcha) da Pisidia, do
Patriarcado Ecuménico. Composto por onze sessdes, cada uma com uma
média de dez apresentagdes na Aula Magna e/ou nos “circulos menores”, o
simposio abordou trés temas: a fé, a sinodalidade e a data da Pascoa. (Na
verdade, este ultimo ponto, devido a limitagdes de tempo, ndo pdde ser
adequadamente explorado nas discussdes.) Este encontro ecumeénico,
simultaneamente académico, orante e convivial, culminou na Audiéncia
Papal de 7 de junho. O Papa Ledo, um més apos sua elei¢do, proferiu um
breve, mas perspicaz discurso. Apos recordar a importancia singular de
Nicéia (considerado o Concilio Ecuménico “por exceléncia”) e seguir os
trés temas do Simposio, afirmou estar convencido de que retornar a ele,

121



Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCILIO DE NICEIA

inspirando-se, celebrando e proclamando a fé comum, levara a “uma melhor
compreensdo do mistério que nos une” e a avangar “para o restabelecimento
da plena comunhao entre n6s”. A proposito da sinodalidade (da qual Nicéia
¢ como um gesto inaugural), o Papa mencionou a experiéncia da pratica
ecuménica do ultimo Sinodo e, citando o “Documento Final” (2024), disse
esperar que a comemoracdo conjunta do Concilio Niceno-
Constantinopolitano possa ajudar a “aprofundar e confessar juntos a fé
cristologica” e a “colocar em pratica formas de sinodalidade entre cristdos
de todas as tradi¢oes”. Por fim, na data da Pascoa, recordou e confirmou “a
disponibilidade da Igreja Catélica para buscar uma solugdo ecuménica que
favoreca uma celebragdio comum da ressurreicdo do Senhor e,
consequentemente, dé maior forca missionaria a nossa pregacao”.

Outros eventos académicos incluiram jornadas de estudo e cursos de

atualizacao:

* O Concilio de Niceia. Questoes Controversas sobre o 1700°
Aniversario (P.U. Urbaniana, 1° de abril de 2025), com
apresentacdes de Carla Noce, “Qual ¢ o Estado dos Estudos sobre
Nicéia?”’; S. Fernandez, “Quem ¢ o Adversario de Alexandre?” Ario
ou Eusébio?”’; M. Bracci, Quem esta na origem da expressdo do
simbolo: a ideia de Deus ou a experiéncia de Jesus?; A. Genovese,
Os canones sdo uma expressao de teologia ou de politica?

* O Concilio de Nicéia e a autoconsciéncia eclesial (P. U.
Lateranense, 28/04/2025), com papers de A. Clemenzia, Nicéia:
Que Ecumenicalidade?; R. Ronzani, OSA, Autoridade e
Participagdo; M. Nacci, Nicéia e as Colecdes de Direito Candnico
dos Primeiros Séculos; e Francesca Cocchini, O Papel das Mulheres
na Igreja na Epoca de Nicéia.

* De Nicéia a Bari: Sinodalidade e Unidade (Basilica de Sao Nicolau,
6/05/2025); com artigos de G. Cioffari, Sao Nicolau no Concilio de
Nicéia; H. Destivelle, A sinodalidade como caminho ecuménico; H.
Legrand, A importancia de uma experiéncia sinodal hoje.

* O Concilio Ecuménico de Nicéia 1700 anos apos sua celebrag¢do
(Diocese de Lungro [Cs], série de conferéncias (remoto) de 21 de
janeiro a 1° de junho de 2025).

2. Um documento oficial

O principal ato de deferéncia ao desejo do Santo Padre foi o importante
documento da Comissdo Teoldgica Internacional (= CTI), presidida pelo

122



BRASILIENSIS, V. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 BOLETIM BIBLIOGRAFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

Prefeito do Dicastério para a Doutrina da Fé, Cardeal V. Fernandez, com
Monsenhor Piero Coda como secretario, € cujo texto teve como “editor
principal” o tedlogo francés e professor em Estrasburgo, Philippe Vallin:
CTI, Jesus Cristo, Filho de Deus, Salvador - 1700° aniversario do Concilio
Ecuménico de Nicéia (325-2025), Santa S¢, 2025, https://www.vatican.va/
roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/

rc_cti_doc 20250403 1700-nicea po.html.

O texto, especialmente seu primeiro capitulo, é uma celebragdo
teologica do fruto maduro do Concilio, que ¢ o Credo. Na verdade, o Credo
considerado é o “final” e, portanto, “niceno-constantinopolitano” (381, cf.
n. 4). A CTI nos convida a compreender nessa sintese de nossa fé a
imensiddo das trés Pessoas divinas: Deus, Amor infinito; a grandeza da
paternidade de Deus Pai, fundamento da grandeza e consubstancialidade do
Filho (cf. n. 24) e do Espirito. A intengdo primaria de Nicéia era confessar
“a imensidao de Cristo Salvador” e de seu ato salvifico considerado em toda
a sua consisténcia historica (sub Pontio Pilato, n. 26) e realizado em seu
mistério kenodtico e pascal de morte e ressurrei¢ao (“o Filho, semper maior,
torna-se verdadeiramente menor, € o Deus Altissimo desce tanto mais
profundamente em Jesus Cristo [cf. Fl 2,5-11]7, n. 27). Isso também nos
leva a compreender a imensidao da salvacdo oferecida a humanidade e a
imensidao da nossa vocagao humana como um chamado a participacdo na
vida divina: “visto que Ele nos salva como Filho, gerado pelo Pai, esta
divinizagao ¢ uma filiagdo adotiva e uma conformagao a Cristo; ¢ a entrada,
pela for¢a do Espirito Santo, no amor do Pai” (n. 33); sendo inseridos
sacramentalmente no Amor divino (n. 35) através da Igreja no Batismo.

No cap. 2, a CTI concentra-se no papel do Credo Niceno na vida dos
fiéis. O texto original do Credo comeca com o plural “cremos” (pisteuémen)
para dizer que a fé confessada corresponde ao que ¢ vivido no seio do corpo
eclesial. A origem batismal do Credo ¢ obviamente evocada (cf. Mt 28,29),
que implica fé na divindade de Cristo: “Aqueles que consideram o Filho
como criatura ndo t€ém uma concepgdo correta de Deus Pai: quem nio
reconhece o Filho nem sequer compreende o Pai e ndo 'possui' o Pai, visto
que o Pai nunca comegou a ser Pai” (n. 51; cf. Atanasio). E precisamente
esta fé triddica que foi posteriormente explorada em profundidade na
pregacdo e na catequese da Igreja antiga (especialmente nos Padres dos
séculos IV e V). Confirmando a continuidade da fé originaria da Igreja
apostolica, encontram-se todas as férmulas de oragdo e glorificagdo
dirigidas a Jesus Cristo no Novo Testamento (cf. notas 91 e 92), nos textos
patristicos (nn. 59ss) e nos hinos, particularmente os de Efrém, o Sirio,
Hilério de Poitiers e Prudéncio.

123



Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCILIO DE NICEIA

Segue-se um capitulo sobre “Nicéia como acontecimento teoldgico e
eclesial”. Aqui, a énfase ¢ colocada no carater historico da nossa fé, que se
enraiza no acontecimento de Cristo como visibilidade do Divino. O Ldgos
encarnado revela o Pai (cf. Jo 1,18), e isso nos permite participar do
“pensamento (nous) de Cristo” (1 Cor 2,16), isto é, compartilhar “o olhar de
Cristo” (n. 76, cf. LF 18). Em particular, a participagdo no espirito filial da
propria oragdo do Salvador ¢é salvifica para nds: “A expressao dogmatica
fundamental 'Filho Consubstancial', na qual se pode resumir todo o
testemunho dos antigos concilios, ndo faz outra coisa sendo traduzir o fato
da oragdo de Jesus em linguagem filosofico-teoldgica” (n. 79, citando J.
Ratzinger).

Mas Nicéia ¢ também um “evento de Sabedoria™ isto ¢é, um
acontecimento intelectual prentiincio de uma novidade sem precedentes. O
principal resultado do concilio (o Aomoousion) permite-nos perceber como a
Revelagao foi capaz de fertilizar e expandir o pensamento humano, dando
origem a um acontecimento cultural e intercultural. Tudo isso, naturalmente,
ocorreu no contexto polémico e dramatico da heresia, a qual a Igreja,
reunida em sinodo, teve de responder com “fidelidade criativa” (nn. 90ss).
O Primeiro Concilio Ecuménico foi precedido por muitas outras
experiéncias sinodais menores, mas nas quais ja se evidenciava a necessaria
e harmoniosa colaboragdo dos carismas da Igreja, envolvendo a hierarquia
tripartite, os doutores e o proprio sinodo. Nicéia ¢ a primeira manifestacao
coral/universal do exercicio eclesial da autoridade de Cristo (exousia) a
servigo da Igreja universal (n. 101, citando CTI, Sinodalidade na Vida e na
Missao da Igreja, n. 29).

O cap. 4, intitulado “Manter a Fé Acessivel a Todo o Povo de Deus”, é
de natureza teologico-eclesiologica fundamental e explica como o Credo
Niceno pode ser concretamente comunicado ¢ assimilado (“as condi¢des de
credibilidade”). A Igreja, através da pratica da teologia, revela-se como uma
serva perene e “sinodal” da integridade da verdade revelada (§ 1). O papel
principal neste processo de paradosis/traditio pertence obviamente ao
Magistério, com o seu ministério de intérprete autorizado da regula fidei (§
2). Tudo isso serve para salvaguardar o depositum integro em beneficio dos
fiéis, especialmente dos mais pequenos ¢ vulneraveis (§ 3).

A “Conclusao: Anunciar hoje a todos Jesus, nossa salvagao” (nn. 121-
124) ¢ uma exortagdo a redescobrir e testemunhar Cristo Salvador,
verdadeiro tesouro da Igreja: “Em Jesus, homoousios ao Pai, o proprio Deus
vem salvar-nos; o proprio Deus ligou-se a humanidade para sempre, a fim
de realizar a nossa vocacdo humana. Como Filho Unigénito, Ele conforma-
nos a Si como filhos amados pelo Pai, pela forga vivificante do Espirito
Santo” (n. 121).



BRASILIENSIS, V. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 BOLETIM BIBLIOGRAFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

Uma observacdo critica pode ser feita. O documento nos parece um
tanto desequilibrado em sua énfase na celebracdo doxoldgica em
comparacdo com a dimensdo profético-critica da memoria que deveria
caracterizar a reflexdo teologica. Isso se evidencia em trés aspectos: a
teologia do Pai, a questdo da Pascoa e o papel do imperador.

O documento enfatiza a natureza fundamentalmente monoteista do
cristianismo, em continuidade com Israel, ¢ observa que o Credo ndo
provém de uma mera referéncia a “Deus”, mas sim da “Primeira hipdstase
divina, que ¢ o Pai”.

Cristo revela a paternidade intradivina sem precedentes de Deus, fundamento de sua
paternidade ad extra. Se Cristo ¢ o Filho divino de maneira unica, isso implica uma
geracdo em Deus: Deus Pai dé tudo o que tem e tudo o que é. Deus ndo é um principio
pobre e egoista: Ele ¢ sine invidia. Sua paternidade, como sua onipoténcia, ¢ a
capacidade de se doar inteiramente. Este dom paterno ndo ¢ meramente um aspecto entre
outros, mas define o Pai, que ¢ inteiramente paternidade. Deus sempre foi Pai e nunca
foi um Deus “solitario”. (n. 9)

Deus ¢ tdo grande que o Pai ¢ capaz de gerar outro, que lhe seja igual segundo a
divindade. Deus excede tudo o que podemos conceber e imaginar dele, pois a sua
unidade supde uma pluralidade real, que ndo rompe a unidade. (n. 11)

Da plenitude da paternidade de Deus, desce a plenitude superabundante de Deus Pai,
do Filho e do Espirito semper major. Ora, a plenitude do coracdo do Pai implica uma
taxis (uma ordem) na vida do Deus Trino. O Pai ¢ a fonte de toda a divindade. (n. 14)

O Pai da tudo ao Filho, segundo a logica de uma vida divina que é agape e que
sempre excede o que o espirito humano pode conceber” (n. 15). “A confirmagdo da
verdade ontologica da filiagdo divina de Jesus reside no fato de que... a relacdo entre
paternidade e filiagdo se inverte misteriosamente entre o divino e o humano: a
paternidade humana e terrena tornou-se uma denominagdo secundaria e derivada em
relag@o ao seu prototipo, Deus Pai. (n. 108)

Sobre tudo isso a CTI se refere a certos textos biblicos (Ef 3,14s; Mt
23.,9) e patristicos (Tertuliano, Hipolito, Hilario, o Toledo VI, etc.). Essa
perspectiva, magnificamente elaborada pelos Padres pods-nicenos, ¢
resumida pelo Catecismo ao afirmar que “ninguém € pai como Deus”,
origem ¢ modelo transcendente de toda paternidade e maternidade (CIC
239). Infelizmente, porém precisamos ressaltar que essa extremamente linda
e muito crista teologia do Pai ndo ¢ expressa de forma alguma no proéprio
texto de Nicéia e permanece, de fato, completamente implicita e inexplicada
no Simbolo, e isso também se aplica a sua forma correta e completa de
Constantinopla.

Quanto a data da Pascoa, a CTI nos nn. 46 e 47 lembra que

foi no ambito do Concilio de Nicéia que a Igreja optou decisivamente por distanciar-se
da data da Pascoa judaica. O argumento de que o Concilio queria distanciar-se do

125



Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCILIO DE NICEIA

judaismo foi apresentado com base nas cartas do Imperador Constantino, relatadas por
Eusébio, que apresentam, em particular, justificativas antijudaicas para a escolha de uma
data para a Pascoa que ndo estivesse ligada ao dia 14 de Nissan. No entanto, ¢é
necessario distinguir as motivagdes atribuidas ao Imperador daquelas dos Padres
Conciliares. De qualquer forma, nada nos canones do Concilio expressa tal rejei¢do ao
modo judaico de fazer as coisas. A importancia para a Igreja da unidade do calendario e
da escolha do domingo para expressar a fé na ressurrei¢do nao pode ser ignorada. Hoje,
quando a Igreja celebra o 1700° aniversario de Nicéia, estes continuam sendo os
objetivos de uma reflexdo sobre a data da Pascoa. Para além da questdo do calendario,
seria desejavel enfatizar cada vez mais a relagdo entre a Pascoa ¢ Pessach, tanto na
teologia e nas homilias, como também na catequese, a fim de alcangar uma compreensao
mais ampla e profunda do significado da Pascoa. (n. 46)

Na véspera da Pascoa e em cada liturgia batismal, o Credo Niceno-
Constantinopolitano é proclamado em sua forma mais solene, que ¢ a forma dialogica.
Esta profissdo de fé, que é o fundamento da vida cristd individual ¢ da vida da Igreja,
encontrara toda a sua forga se permanecer enraizada na revelagdo feita aos nossos

799

“irmaos mais velhos” e aos nossos “pais na fé” e se for vivida em comunhao visivel por
todos os discipulos de Cristo. (n. 47)

Estas frases, que justificam todo um esforco teoldgico pos-conciliar (cf.
Nostra aetate) para se reconectar com Israel (provavelmente devidas a
Monsenhor E. Vetd), carecem da coragem de abordar a infeliz realidade
historica da inauguracdo, precisamente com Nicéia I, da interferéncia
imperial na vida da Igreja e do consequente antijudaismo que isso acarretou.
Conhecendo a veneragdo do mundo ortodoxo por Nicéia e por Constantino,
parece improvavel que, se uma data comum fosse encontrada, ela teria
qualquer conexdo com Pessach. Quando o ideal seria celebra-la no primeiro
domingo apds o 14 de Nissan.

Em relagdo ao papel do imperador e a interferéncia da politica nos
assuntos eclesiasticos, o documento alude ao problema apenas de forma
muito branda: “Ndo ¢é possivel atribuir a mudanca para uma Igreja
institucionalizada de natureza estatal apenas a legitimagdo da Igreja por
Constantino”, acrescentando que, como polis (cidade), um reflexo da
Jerusalém celestial ou sinodo (um povo caminhando em direcdo ao Reino
liderado por Jesus), “a Igreja € constitutivamente ‘politica’ e institucional”
(n. 98). Isso parece muito redutor a luz do que sabemos ter sido o legado do
cesaropapismo. A lista de imperadores bizantinos heterodoxos ou heréticos é
consideravel: os arianos Constancio II e Valente no século IV; os
monotelitas Heraclio ¢ Constante 11, com os patriarcas Sérgio, Pirro, Paulo ¢
Pedro no século VII; os iconoclastas Ledo III, Constantino V, Ledo V e
Teofilo no séculos VIII e IX. Somam-se a isso imperadores que foram
efetivamente cismaticos em relacdo a Roma: Zendo (com o patriarca pro-
monofisista Acacio) em relacdo a Simplicio e Félix III no século V;
Justiniano II em relagdo ao Papa Sérgio no século VII. Nao ha certeza se a

126



BRASILIENSIS, V. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 BOLETIM BIBLIOGRAFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

tdo celebrada “sinfonia” entre Igreja e Estado, de fato solenemente
inaugurada em Nicéia, trouxe mais bem ou mais calamidade durante os anos
da christianitas. Talvez seja bom recordar aquelas palavras que o mesmo
Ossio de Cordoba, ja idoso, dirigiu, em 356, ao imperador pro-ariano
Constancio II, citando o Evangelho “dai a César...”:

Nao te intrometas nos assuntos da Igreja e ndo nos dés ordens neste assunto, mas
aprende tu mesmo conosco. Deus colocou o império em tuas maos, confiou-nos os
assuntos da Igreja. Assim como aquele que busca tirar-te o poder se opde a vontade de
Deus, teme que também possas incorrer em grave acusagdo ao assumires os assuntos da
Igreja. Portanto, ndo nos ¢é licito governar a Terra, nem a ti, 6 soberano, o poder de
oferecer incenso. Escrevo estas palavras, portanto, preocupado com a tua salvag@o.
(Athanasio, Hist. Arian. 44)

3. Uma sintese historico-teolégica

Piero Coda e Stefano Fenaroli, org., Ripartire da Nicea. Per leggere la
fede dentro nuovi orizzonti (Brescia: Queriniana, 2025), 247 pp. Uma versao
resumida desta resenha sera publicada em italiano na Rassegna di Teologia.

Este volume, nimero 225 da renomada série italina “Biblioteca di
Teologia Contemporanea” (BTC), expande o conjunto de trabalhos sobre o
célebre Primeiro Concilio Ecuménico de Nicéia do ano 325. Explora o
significado teoldgico do Primeiro Concilio Ecuménico como um todo, sob
trés perspectivas: a historica-hermenéutica, com contribui¢cdes de Emanuela
Prinzivalli, Cristina Simonelli, Francesco Pieri e Michael Seewald (Parte I,
pp. 21-78); a secdo sistematica, com ensaios de Anthony J. Godzieba,
Elizabeth E. Green, Alberto Cozzi, Kurt Appel, Isabella Bruckner (Parte II,
pp. 79-160); e, finalmente, a se¢do pastoral, com os escritos de Panaghiotis
Ar. Yfantis, Mons. Franco G. Brambilla, Andrea Grillo e Matteo
Bergamaschi (Parte 111, pp. 161-212).

Trata-se, portanto, de uma coletanea de contribui¢des académicas de
diversas areas “para dizer o que ainda ndo foi dito sobre o Concilio de
Nicéia” (como se afirma, com certa énfase, na contracapa). O volume abre
com uma Introducdo de Stefano Fenaroli ¢ um brilhante Posfacio de Piero
Coda.

A secdo historica abre-se com E. Prinzivalli, que descreve o contexto
social e eclesial do concilio; a politica religiosa de Constantino; os
problemas das principais igrejas (Alexandria e Antioquia); e o
desenvolvimento dos debates teoldgicos antes, durante e depois da
assembleia. Observamos que “Constantino ouve a todos, faz perguntas e
oferece esclarecimentos; em suma, ele guia os procedimentos” (37, nossa



Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCILIO DE NICEIA

traducdo). Nao se deve ignorar a falta de verdadeira recepgdo da Assembleia
no periodo pods-conciliar, que deu origem a desordens e tensdes terriveis,
como testemunham nomes como Marcelo de Ancira, Macedonio de
Constantinopla, Germino de Sirimio (38), sem mencionar os imperadores
Constancio I, Constancio II e Valente.

F. Pieri, “A sensibilidade normativa e liturgica de Nicéa” (41-51),
lembra que o fruto de Nic¢ia ndo foi apenas o Simbolo da fé, mas também
(se ndo mais) os vinte canones disciplinares e “a decisdo normativa mais
importante, a fixacdo da data da Péscoa” (cf. sobre isso as obras de Di
Bernardino), que terminou por impor, de facto, a pratica romano-
alexandrina do “domingo” em detrimento da pratica oriental
“quartodecimana” ou “protopasquita” (cf. Eus. vita Const. 111,17-20).

Cristina Simonelli concentra-se no uso da linguagem ontolédgica grega e,
em seguida, aborda o grande tema da helenizagdo do cristianismo que
estimulou as mentes cristds de Harnack a Ratzinger. A conclusdo ¢
sugestiva, observando a tensdo entre a verdade e sua expressdo a luz do
dinamismo kenotico da encarnagdo (65).

M. Seewald (“O Concilio de Nicéia: qual valor normativo para a
teologia?”, 67-76) recorda as possiveis avaliagdes que podem ser dadas a
definicdo nicena: a maximalista de um “monopo6lio” dogmatico “exclusivo-
exaustivo” (cf. Didscoro de Alexandria); a “exemplar-paradigmatica” que vé
no Credo niceno ndo um texto intocavel, mas uma verdade aberta a
ulteriores esclarecimentos (cf. Virgilio de Tapso); a de uma normatividade
“homoloégico-formal” que engloba, no tnico ato da ex-homologhesis, a
performatividade conjunta do testemunho, da doutrina e da oracdo
doxologica (cf. E. Schlink). Nesse sentido, o Quarto Concilio opera uma
regressdo em sentido univoco doutrinério: “enquanto em Nicéia a doutrina
se expressa na forma de uma profissao de fé, em Calcedonia a profissao de
fé torna-se objeto de doutrina” (74). A conclusdo de Seewald ¢ que o
ensinamento essencial de Nicéia € que “em Jesus Cristo ndo nos deparamos
com um ser intermediario, mas com o préprio Deus, que revela a gldria do
seu ser na humildade do sofrimento e da morte de Jesus” (75). As reflexdes
profundas dos ensaios de Alberto Cozzi (132) e Piero Coda (219) também
podem ser rastreadas até essa afirmacdo decisiva. O legado da homousia
nicena deve, no entanto, ser acolhido de forma “criativa” e em
conformidade com a tradi¢ao viva da Igreja (76).

Da segunda parte, bastante variada, que de fato ndo trata do Concilio,
mas se inspira nele para reflexdes, destacamos apenas alguns fragmentos
teoricos.

Anthony J. Godzieba (“Repensando a ‘Pensabilidade’ da Presenca de
Deus”, 80-104) parte da dimensao litirgica do Credo e enfatiza como, além

128



BRASILIENSIS, V. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 BOLETIM BIBLIOGRAFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

da Aquisi¢do Nicena, ainda hd muito a explorar. Ele clama por uma
transfiguracdo da ontologia que possa respeitar certas exigéncias
hermenéuticas ligadas a revelagdo de Deus-Amor, como a paradoxalidade, a
fenomenalidade, a performatividade e a dialética presenca-auséncia.
Godzieba nos convida a recorrer a uma hermenéutica da “performance”,
assimilando o Credo, também como ato narrativo-comunicativo, a uma
partitura musical (pense por exemplo a Sinfonia n® 40 de Mozart!), onde o
carater performativo consiste na natureza inerentemente querigmatica da
profissdo de fé.

O ensaio da pastora batista ¢ tedloga feminista Elizabeth E. Green
(“Consubstancial ao Pai e a Mae”, 104-120), um tanto desconcertante para
um catolico, reinterpreta homoousios a luz da definicdo mariana de
Theotokos e da critica ao chamado androcentrismo tradicional; ele nos incita
a ir “além de Deus Pai” como “Deus Pai biologico” (111) para descobrir a
verdadeira face do Abba de Jesus, que ¢ um Pai maternal gravido de
promessa. Uma tarefa adicional, para além da superagdo dos bindmios
Deus-homem, pai-mae, homem-mulher, ¢ ver Jesus como uma “parabola de
Deus” (McFague), o homem que age em todos os aspectos em
conformidade com a usia divina, que ndo € tanto um substantivo quanto um
verbo, a de amar inspirando relagdes de amizade (cf. Jo 15,15).

Alberto Cozzi, (“Dizer o Ser-Deus de Jesus. O Evento Cristo e a
Novidade do Filho”, 121-132) vai a raiz da questdo ariana que ¢ a origem do
Logos; em termos joaninos, o “lugar”, o “de onde” de Jesus (Jo 7,27ss). Esta
questdo s6 serad respondida corretamente sabendo-se apreender, como um
tesouro no campo, o novum do Nazareno para além da sua mensagem
moral: ndo tanto uma verdade intelectual, mas uma “forca regeneradora que
se dirige a0 homem em todas as suas faculdades” (cf. J.H. Newman, Arians,
xxi). E é a mesma experiéncia eclesial da hyiothesia (com relativa
adelphothés) que determina a confissdo da filiagdo peculiar de Cristo (ib.
xxii). Longe de uma operagdo de helenizagdo, a profissio homousiaca
consiste no choque experimentado em virtude do excesso do fato sobre o
conceito; do evento historico que, apesar da sua contingéncia, ¢ atestado
como universal. E este remonta a Origem deste Filho-Dom, isto ¢ o Pai, a
“fecundidade daquele que gera o novo” (130).

Kurt Appel (“Ouve, Israel! O Senhor ¢ um s6. O sacrificio divino de
Jesus, a confissdo do Deus da vida e a resisténcia contra o poder da morte”,
133-146) medita sobre o monoteismo cristdo em sua explosiva vitalidade. O
unico Deus verdadeiro (Dt 6) ¢ o Senhor que liberta o povo da escravidao
(Ex 3), que se revela como “o Senhor que salvou” na historia de Jesus (FI 2;
Jo 1). E é ao seu sacrificio de amor, de perddo-expiacao, que o Pai responde
com a reacdo de amor paterno da ressurrei¢cdo, que manifesta a natureza



Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCILIO DE NICEIA

celestial e eterna daquele gesto que pde fim a qualquer outro sacrificio. “O
Credo Niceno é uma magnifica tradugdo da historia biblica da salvacdo e
uma rejeicdo do poder da morte” (146).

As paginas da tedloga austriaca Isabella Bruckner (“Metaforas do
Nascimento. A Escultura Crowning: Uma Tradugdo Contemporanea do
Credo Niceno”, 147-158) sao ousados. Tentam explicar como a escultura de
sua compatriota (Esther Strauss), que retrata Maria dando a luz de forma
muito prosaica, exposta na Catedral de Linz e posteriormente vandalizada,
pode ser vista como uma releitura estética do dogma niceno. Devemos
confessar que o brilhante périplo argumentativo, que vai de Tertuliano a
Falque, passando por Damasceno, Schelling, Illich e de Certeau, com
numerosas referéncias a doutrina mariana, edifica e confirma a centralidade
do tema do nascimento no cristianismo. (A este respeito, recordamos aqui as
obras de Silvano Zucal). Dito isto, o ensaio, que de qualquer forma seria
mais relevante para uma reflexdo sobre o consubstantialis Matri de
Calcedonia, ndo nos convence sobre a escultura em questdo. Esta ultima
abriga em si algo decididamente irreverente e chocante em sua forma
desgraciosa e brutalidade provocativa. Todos sabemos que uma arvore ¢
julgada pelos seus frutos, e se uma obra de arte, em vez de despertar
emocdo e devocgdo, desperta indignacdo e até violéncia, deve haver uma
razao...

Entdo chegamos a terceira parte, talvez ndo definida de forma
totalmente perspicaz como “pastoral”. A primeira contribui¢do, “A
linguagem ‘ortodoxa’ da comunhao. O Concilio de Nicéia como paradigma
diacronico” (161-170), ¢ devida ao tedlogo ortodoxo de Tessalonica,
Panaghiotis Yfantis. Ela aborda a koinonia trinitaria (1 Jodo 1,3ss) e
também o arianismo como um “problema existencial, eclesioldgico e
soteriologico” (165). Com Atanésio, lembra-se que o lema homousios foi
usado, apesar de sua auséncia no vocabulario biblico, precisamente para
proteger a realidade revelada. Dito isso, adverte contra a idolatria de
dogmas (167). Estes s3o como estacas necessarias (como diz Yannaras), mas
nunca formulas exaustivas do contetido divino que designam. Dai também a
tolerancia dos santos Padres para com formulagdes distintas, mas que, de
fato, ndo se desviam da ortodoxia (como diz Atanasio em sua Carta aos
Bispos Africanos, 9). A mengao litargica ao fato de que o amor fraterno € o
guardido da fé correta ¢ ao mesmo tempo oportuna e¢ bela. Esta ¢ a
verdadeira condi¢do para uma profissdo de fé sincera e coerente: “Amemo-
nos uns aos outros, para que, em unidade de espirito, professemos a nossa
fé” (169).

Mons. Franco G. Brambilla (“Nicea: ieri, oggi e domani”, 171-186)
depois de ter distinguido a “Nicéia da histéria”, (da historiografia) e a

130



BRASILIENSIS, V. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 BOLETIM BIBLIOGRAFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

“Nicéia da fé” (da tradicdo teoldgico-dogmatica e, portanto, do ‘“neo-
niceno” capadocio) examina cinco “repercussdes” atuais do Credo niceno-
constantinopolitano: 1. O reconhecimento da relevancia e da inatualidade de
Nicéia: o ganho perene da distingao “da substancia tinica em Deus e das trés
pessoas”; datado (mas inevitavel) em vez disso o recurso ao quadro
helenistico substancialista que interpretava a economia como uma relagdo
entre a imutabilidade divina e a finitude mundana, levando ao pensamento
“de um unico substrato (esséncia) que se individualiza em trés pessoas” em
vez do “Pai que ¢ o agédpe inesgotavel que se da no Filho e nos renova no
Espirito” (177). 2. Dizer Nicéia amanha: Brambilla enfatiza a necessidade
de corrigir o deslocamento progressivo de “Jesus “do lado de Deus™ (178)
e de uma primazia da Theologia sobre a Oikonomia (179). 3. Ha uma
necessidade de falar de Deus recuperando a densidade dramatica de sua
revelagdo historica (cf. Dei Verbum); 4. Também precisa apresentar a Igreja
em seus atos, especialmente os celebrativos, a serem realizados valorizando
a dimensao social, criatural e historico-salvifica dos sacramentos. 5. Temos
que dizer o homem no mundo e no tempo, isto é, redescobrir as
potencialidades cristds em relagdo a pessoa como individuo relacional, a
vida sociopolitica como espago de uma possivel teologia politica renovada
(indo além tanto do veto de Peterson quanto das ambigdes das teologias da
libertagdo), reinervando também a tensdo escatologica, de fato esterilizada
pelo espirito constantiniano. Achamos apreciavel a critica positiva de
Brambilla ao Simbolo Niceno-Constantinopolitano, que, embora ateste “o
significado duradouro da historia de Jesus e do dom do Espirito...
introduziu, no entanto, uma concentracdo no mistério da Encarnagdao ¢ um
recuo no tema da origem. Esta postura deve ser integrada a uma
consideragdo do cumprimento salvifico e escatologico” (185f). O recente
magistério de Francisco (LS e FT) avanga em diregao a este horizonte.

O ensaio de Andrea Grillo (187-199) completa o volume sob a
perspectiva da reflexdo liturgica. S3o abordadas trés “relacdes” a serem
atualizadas: entre liturgia e teologia (lex orandi et credendi), entre culto e
santificagdo, e entre disciplina e doutrina. Notamos a ateng@o ao can. 20 de
Nicéia sobre a oracdo a ser oferecida “de pé&” (estdtas/stantes Domino), o
que nos obriga a repensar certos desenvolvimentos penitenciais na tradi¢ao
litirgica subsequente: “E certo que o texto é altamente provocativo em
comparagdo com as praticas latinas do ultimo milénio” (193). Interessante,
embora menos diretamente relevante para o tema do primeiro concilio, € o
desenvolvimento do ex opere operato (194-199), que exige uma releitura e
transcendéncia da teologia tridentina em termos de actuosa participatio.

O artigo final de Matteo Bergamaschi (201-211) oferece uma profunda
especulagdo sobre a filosofia da linguagem, que se baseia em grandes

131



Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCILIO DE NICEIA

pensadores do século XX (Wittgenstein, Heidegger, Levinas, Gadamer, de
Certeau, Steiner...). Na verdade, este texto nos parece mais condizente com
um volume de teologia fundamental que trata dos temas do apofatismo, do
misticismo e do siléncio, mais que com um livro dedicado ao Concilio de
Nicéia (que, alids, nunca é mencionado).

O volume conclui com um ensaio de P. Coda (“Nicéia: a memoria e a
promessa”, 213-225) que nio reitera as treze contribuicdes anteriores, mas
oferece uma sintese pessoal e perspicaz, tanto retrospectiva quanto
prospectiva, do legado de Nicéia e dos desafios que se avizinham. O
primeiro Concilio foi um momento de apropriacdo eclesial e de
aprofundamento do depdsito neotestamentario, uma consciéncia de fé (na
circularidade entre fides quae e qua), cujo legado incontornavel pode ser
resumido assim: “a verdade de Jesus Cristo, na qual se inscrevem
escatologicamente a verdade e¢ o destino do homem e da criagdo, esta
enraizada e, em ultima andlise, inscrita na propria verdade de Deus” (215).
O homoousios € o Theos ek Theou exprimem fielmente o significado
trinitario dos dados revelados (cf. Jo 1,18; 14,9; 1 Jo 1,5; Hb 1,3),
professando que “no coragao do ser de Deus... pulsa e vibra uma corrente de
vida generosa, inesgotavel e gratuita, marcada pela geragdo do Filho, que é
Deus, por Deus, que é Pai. O ser de Deus é, desde sempre e para sempre,
geragdo: do outro de Si mesmo como outro Sujeito... em Si mesmo e para
além de Si mesmo” (218 e 219). Esta ¢ a “razdo ontoldgica” da historia da
salvacao realizada como criagdo e redengdo salvificas que — através da
encarnagdo ¢ da Pascoa — torna o Unigénito em Primogénito entre muitos
irmaos e consubstancial a eles (cf. Rm 8,29). Nicéia inaugura a ontologia
trinitaria ¢ abre horizontes para toda a historia da teologia. Nesta linha,
devemos acolher a antropologia personalista: o ser humano, criado em
Cristo, que se encontra ao se doar (cf. GS 22) e 24) e a eclesiologia da
comunhao: a Igreja como sinal da unidade trinitaria (cf. LG 1 e 4). Mas
também a recuperacdao da sinodalidade como implementagdo concreta da
koinénia no discernimento do “pensamento de Cristo”.

Do ponto de vista editorial, apos a descricdo dos autores, acolhemos
uma larga bibliografia na qual, convergem, infelizmente sem a devida
distingdo, tanto os estudos sobre o Concilio quanto muitos outros textos
utilizados pelos autores (231-242).

Permita-se-nos algumas observacdes: pode-se ter a impressao de que no
livro em discussdo alguns ensaios, devido a sua fraca relevancia para o
proprio concilio, foram integrados de forma um tanto acomodaticia (cf.
capitulos 6, 9, 13). Dito isso, o volume como um todo ¢ louvavel e honra o
grande concilio, destacando-o como um grande evento do passado, mas
também como um ponto de referéncia para novos horizontes.

132



BRASILIENSIS, V. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 BOLETIM BIBLIOGRAFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

Pessoalmente, apreciamos muito a distingdo que faz Brambilla entre a
Nicéia da histéria e a Nicéia da fé. Isso significa que, embora a reveréncia
seja necessdria para um grande evento espiritual, também devemos estar
abertos — criticamente e profeticamente — as suas inevitaveis limitagdes.
Ignorar a natureza histoérica e humana de Nicéia e, portanto, seu carater nao
definitivo, significaria cair em uma espécie de “monofisismo” historico-
eclesiologico. Entre os limites contingentes e pontos discutiveis
mencionamos aqui:

* ainédita dependéncia do poder politico revelada pela proeminéncia

de Constantino (que efetivamente abriu caminho para o
cesaropapismo bizantino);

* a objetiva e material escassa énfase do Credo na pessoa do Pai. O
primeiro artigo do Credo, paradoxalmente, continua sendo o menos
explorado teologicamente;

* 0 antijudaismo que emerge na decisdo (mais imperial que conciliar)
de separar drasticamente a festa da Pascoa da Pessach judaica.

Esses sdo sinais de que também ¢é necessario ir “com Nicéia, além de

Nicéia”.

133





