
111

BRASILIENSIS, V. 11, N. 11, JULHO/DEZEMBRO, 1111 BOLETIM BIBLIOGRÁFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

PARA PENSAR O CONCÍLIO DE NICÉIA:
Uma nota heurística 

THINKING THE COUNCIL OF NICAEA:
A Heuristic Note

Carlo Lorenzo Rossetti
Doutor em Teologia (Pontifícia Universidade Gregoriana, Roma)

Graduado em História da Filosofia (Université Catholique de Louvain, Bélgica)
Docente no Studium Theologicum Galilaeae

https://orcid.org/0009-0009-4407-2843

DOI: 10.64205/brasiliensis.14.27.2025.225
Publicado sob licença Creative Commons 

Atribuição 4.0 Internacional (CC BY 4.0)

Resumo: Esta nota fornece informações bibliográficas e de estudo sobre o Concílio de 
Nicéia. Destaca alguns livros e simpósios a ele relacionados e discute especificamente duas 
obras que o comemoraram: uma é um texto oficial, o da Comissão Teológica Internacional, e 
a outra é uma coletânea de estudos teológicos.

Palavras­chave: Concílio de Nicéia. Bibliografia. Simpósios. Celebração. Crítica histórica.

Abstract: This note provides bibliographical and scholarly information on the Council of 
Nicaea. It highlights selected books and symposia related to the council and discusses in 
particular two works that commemorated it: one is an official text issued by the International 
Theological Commission, and the other is a collection of theological studies.

Keywords: Council of Nicaea. Bibliography. Symposia. Commemoration. Historical 
criticism.

O ano de 2025 marca o 1700º aniversário do Concílio de Nicéia (junho­
agosto de 325). Reconhecido por todos os cristãos, ele é especialmente 
venerado pelas Igrejas Ortodoxas, que o celebram até mesmo liturgicamente 
no Domingo após a Ascensão. Foi o primeiro sínodo a ser considerado 
“ecumênico” no sentido antigo do termo, isto é, válido para toda a ekumene 
(“mundo habitado”), da área governada por Roma. Convocada pelo 
Imperador Constantino, essa assembleia teve o mérito de reunir pela 
primeira vez um grande número de bispos (cerca de 300) para discutir a 
heresia de Ário (que negou a verdadeira divindade de Cristo), redigir uma 
fórmula única de fé (o Credo ou Símbolo), discutir questões disciplinares e 



111

Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCÍLIO DE NICÉIA

unificar a data da Páscoa. Sua maior e mais duradoura conquista foi a 
definição do ponto fundamental da nossa fé: que Jesus é o verdadeiro filho 
de Deus, unigênito, da mesma substância (homo­ousios) e coeterno com o 
Pai. O Papa Francisco convidou toda a Igreja a recordá­lo com alegria na 
bula Spes non confundit (2024), n.º 17.

Do enorme número de publicações dedicadas a este concílio que 
surgiram nos últimos tempos, gostaríamos de oferecer aqui apenas uma 
amostra em três etapas, destacando obras relevantes (introduções ou 
aprofundamentos histórico­teológicos) e simpósios realizados em Roma 
(§1); fornecendo um resumo de um texto oficial emitido pela Comissão 
Teológica Internacional (= CTI), um órgão doutrinal da Santa Sé (§2); e 
apresentando analiticamente um volume de resumo publicado sob a direção 
do Secretário da mesma CTI (§3).

1. Livros e conferências sobre Nicéia

1.1. Monografias introdutórias

Como obras populares e para uma rápida visão geral do Concílio de 
Nicéia, recomendam­se as seguintes:

1.1.1. Em português

Isidro M. LAMELAS, O Primeiro Concílio Ecuménico ­ Nicéia 325: 
Memória e herança (São Paulo: Paulus, 2001), 288 pp.

1.1.2. Em francês

C. REGGIO, Nicée (Paris: Cerf, 2025), 176 pp.
Xavier MORALES, 325. Le grand et saint synode de Nicée (Paris: Le 

Condottiere, 2025), 272 pp. Além de um panorama histórico, este texto 
busca explicar o significado das decisões do Concílio para os cristãos de 
hoje, desvendando as camadas de interpretação que a “canonização” do 
dogma de Nicéia colocou entre o evento e nós. Pretende reconstruir o 
contexto histórico por meio de uma leitura rigorosa das fontes, infelizmente 
poucas e de difícil interpretação.



111

BRASILIENSIS, V. 11, N. 11, JULHO/DEZEMBRO, 1111 BOLETIM BIBLIOGRÁFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

1.1.3. Em italiano

Giovanni Maria VIAN e Gian Guido VECCHI, La scommessa di 
Costantino. Come il Concilio di Nicea ha cambiato la storia (Milano: 
Mondadori, 2025), 180 pp.

Giulio MASPERO e Leonardo LUGARESI, org., Luce da Luce. Il Concilio 
di Nicea 1700 anni dopo (Milano: Ares, 2025), 200 pp. Livro da exposição 
do Meeting de Rimini, agosto de 2025 “Luz da Luz: Nicéia 1700 anos 
depois” no Meeting de Rimini 2025 oferece uma viagem histórica, teológica 
e espiritual pelos eventos ligados ao Concílio de Nicéia de 325, com o 
objetivo de reconhecer como a consciência da verdade de que Deus “é” Pai 
e não apenas “age” como Pai muda nossa perspectiva sobre o mundo, 
colocando o ser filhos e o amor no centro de tudo.

Andrea CAVALLINI, Nicea 325. L’enigma del primo concilio ecumenico 
(Milano: San Paolo, 2025), 208 pp. El autor, professor na Gregoriana, tenta 
uma apresentação objetiva do concílio de uma perspectiva histórica, 
evitando narrativas míticas ou ideológicas; tanto a positiva: Nicéia como o 
triunfo definitivo da verdade sobre o erro; quanto a negativa: Nicéia como 
uma traição da simplicidade evangélica por uma Igreja aliada e subserviente 
ao Império Romano. O livro restaura a realidade viva do cristianismo do 
século IV, o que levanta questões ainda relevantes hoje, como a data da 
Páscoa ou as palavras do Credo; explora a relação com o poder político 
(dado o papel decisivo de Constantino como presidente); o desenvolvimento 
doutrinário da controvérsia ariana, que começou em Alexandria, mas depois 
se tornou uma prolongada “guerra teológica”, laboriosamente resolvida 
apenas com a doutrina compartilhada de Constantinopla em 381. Este 
volume enfatiza tambem a relação entre o mistério de Deus e a cultura 
humana, visto que Nicéia tentou expressar a fé em novas palavras da cultura 
grega.

1.2. Estudos e instrumentos para a história do Concílio de Nicéia

Young Richard KIM, The Cambridge Companion to the Council of 
Nicaea (Cambridge: Cambridge University Press, 2021), 400 pp. Devido à 
sua importância histórica, mesmo que um pouco datado, este livro coletivo 
merece destaque. É um instrumento de trabalho indispensável, fruto da 
colaboração de cerca de vinte estudiosos de alto nível do mundo anglo­
saxão. Esta é a estrutura do trabalho com alguns autores:

• Parte I – Contextualização Histórica: Imperadores, Ário e Arianismo 
(caps. 2­3).



111

Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCÍLIO DE NICÉIA

• Parte II – O Concílio em si (caps. 4­6): As Condições Materiais em 
Nicéia, Reconstrução do Concílio; O “Elefante na Sala”: O Papel do 
Imperador, [H.A. Drake].

• Parte III – Os Resultados do Concílio (caps. 7­10): O Credo, os 
Vinte Cânones, a Páscoa; A Narrativa do Concílio.

• Parte IV – A Recepção Próxima (caps. 11­14): Recepção Imediata do 
Homoousion, Reabilitação de Ário já sob Constantino; Constâncio 
II; a Ascensão dos Neonicenos [M. DelCogliano]; Apolinário e o 
Homoousion Niceno; O Concílio de Rimini (359).

• Parte V – Recepção Remota (cap. 15) O Legado do Concílio de 
Nicéia na Tradição Ortodoxa, o Princípio da Imutabilidade e a 
Hermenêutica da Continuidade [Paul L. Gavrilyuk].

Henryk PIETRAS, Concilio Di Nicea (325): Nel Suo Contesto (Roma: 
Gregorian & Biblical Press, 2021), 256 pp. Obra de um historiador e 
patrólogo jesuíta polonês, professor da Universidade Gregoriana. Cap. 1 Do 
início da controvérsia ariana até a condenação de Ário (por volta de 323). 
Cap. 2 “Guerra epistolar”. Cap. 3 Constantino, o Grande. Cap. 4 
Convocação e realização do sínodo em Nicéia. Cap. 5 Os cânones sinodais 
(automutilação; admição no clero, a mulheres que vivem com os clérigos, a 
consagração do bispos, a precedência de algumas Sés...). Cap. 6 Carta de 
Eusébio de Cesareia à sua Igreja. Cap. 7 O Credo dos “318 Padres”. Cap. 8 
Documentos pós­conciliares.

Emanuela PRINZIVALLI, “Quadro storico generale di Nicea”, Studia 
Patavina 71, n. 2 (2024): 219–41. Professora Emérita da Universidade 
Sapienza de Roma, aluna de Manlio Simonetti, especialista no século IV.

Samuel FERNÁNDEZ, org., Fontes Nicaenae Synodi: The Contemporary 
Sources for the Study of the Council of Nicaea (304­337) (Leiden: Brill, 
2024), 337 pp. Observamos em particular esta valiosa coleção de fontes na 
língua original inclui oitenta textos de vários tipos (cartas, discursos, 
cânones, éditos, etc.) espalhados por um labirinto de obras (Eusébio, 
Atanásio, Hilário, Epifânio, Sócrates, Sozomeno, etc.). Oferece um 
instrumento que atualiza, completa e torna as obras de H.G. Opitz, E. 
Schwartz e P. Maraval acessíveis a um público mais amplo. A historiografia 
agora nos permite destacar certos “pontos fracos” do concílio. Entre eles, 
mencionaremos especialmente sua relação com a política, a escassa atenção 
do Credo a Deus como Pai, alguns elementos “não ditos” dos cânones e a 
questão da data da Páscoa. O leitor poderá compreender a ação decisiva do 
Imperador através da leitura dos textos n.os 24, 30­31, 35­36, 42­47, 49­50, 
52­55, 61­64, 68, 79­80. (Ver a apresentação em Salamanca em março de 
2025: “Jornadas de Teología. El Concilio de Nicaea en las fuentes 
contemporáneas”, disponível no YouTube).



111

BRASILIENSIS, V. 11, N. 11, JULHO/DEZEMBRO, 1111 BOLETIM BIBLIOGRÁFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

ATHANASE D’ALEXANDRIE, Sur les décrets du concile de Nicée, Sources 
chrétiennes 649 (Paris: Cerf, 2025), 376 pp. O n. 649 da prestigiosa série 
Sources chrétiennes (SC). Atanásio participou no concílio como diácono de 
seu bispo, Alexandre de Alexandria. Na ausência da ata do concílio, este 
escrito (na forma de uma carta a um amigo) é um importante documento 
histórico. É uma fonte essencial porque oferece uma série de documentos 
sobre a condenação de Ário, incluindo a carta de Eusébio de Cesareia à sua 
Igreja, escrita após o Concílio de Nicéia em 325, bem como as cartas de 
Constantino e do concílio anunciando as decisões tomadas pelo concílio. 
Atanásio não nos fornece o texto original dos decretos conciliares, mas 
fornece informações valiosas sobre o conteúdo das decisões conciliares. 
Este volume também se baseia na edição crítica de Athanasius Werke II, 1­2 
(Opitz, Berlim 1935) e oferece, com introdução e bibliografia atualizadas, 
uma tradução francesa moderna com as anotações necessárias ao texto. 
Contribuição acadêmica: texto revisado, tradução moderna, introduções e 
anotações.

Costanza BIANCHI et al., org., Il concilio e il credo. 325­2025. Storia e 
trasmissione dei simboli di Nicea e di Costantinopoli (Bologna: EDB, 
2025), 744 pp. Este volume substancial, tem como subtítulo “História e 
Transmissão dos Credos Niceno e Constantinopla”; escrito por estudiosos 
da “Escola de Bolonha”, representa um texto original: uma história da 
recepção (Rezeptionsgeschichte) do Credo. Ele traça o desenvolvimento 
histórico do Credo Niceno (e de Constantinopla) até a era contemporânea, 
por meio de diversas tradições eclesiais, litúrgicas, canônicas e de uso 
missionário. Essa transmissão é ilustrada por uma série de casos específicos 
que ilustram a complexa história do texto.

1.3. Simpósios e Cursos

Anais de um curso de atualização da Associação Teológica Italiana, 
realizado entre agosto e setembro de 2023: ASSOCIAZIONE TEOLOGICA 
ITALIANA, org., Pensare il figlio di Dio. 1700 anni dopo Nicea (Milano: 
Glossa Editrice, 2025), 384 pp. Contém contribuições de E. Falque, 
Metafísica e Teologia: Uma Summa para os Gentios; E. Prinzivalli, Nicéia 
1700 Anos Depois. Rumo a uma Nova Inculturação da Imagem de Deus; D. 
Migliorini, Uma Metafísica Trinitária e Ontologias Relacionais; G. 
Maspero, As Relações de Cristo em uma Perspectiva Trinitária; A. 
Bergamo, Na Trilha de uma Ontologia Trinitária da Temporalidade; L. Paris, 
A Liberdade de Jesus e a Liberdade do Deus Trinitário; A. Caputo, 
Indivíduo Singular? Repensar a Humanidade do Filho; M. Mariani, 



111

Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCÍLIO DE NICÉIA

Repensando as Parcialidades de Jesus; G. Criveller, Controvérsias, Diálogos 
e Imagens da Missão na China; R. Viviano, Perspectivas para a 
Compreensão do Mistério de Cristo no Japão. Veja também o resumo de J.P. 
Lieggi em https://www.settimananews.it/teologia/pensare­figlio­dio­1700­
anni­nicea/.

Diversas conferências e simpósios foram realizados em homenagem à 
memória de Nicéia, especialmente em Roma, mas não apenas lá. 
Recordamos particularmente três grandes eventos acadêmicos:

1) Nicaea 2025. Event, Context, Reception [Nicéia 2025. Evento, 
Contexto, Recepção] (Augustinianum e Angelicum, 2 a 5 de abril de 2025). 

Estas são as principais intervenções: Lewis Ayres (“Indícios da Vida 
Divina na Teologia Nicena: O exemplo de Atanásio”); Mark del Cogliano 
(“Os contornos da Cristologia Nicena Primitiva”); Samuel Fernandez 
(“Eusébio de Cesareia e o Concílio de Nicéia”); Alfons Fürst (“Nicéia como 
um conflito na mídia: o papel das cartas na crise ariana”); Thomas 
Graumann (“Um modelo de concílio? Imagens de Nicéia”); Hélène Grelier­
Deneux (“A expressão da alteridade na Bíblia no centro dos debates sobre o 
homoousios niceno [350­380]”); David Hunter (“Distinguindo 'Heresia' e 
'Cisma': A Recepção dos Cânones Nicenos nas Epístolas Canônicas de 
Basílio”); Uta Heil (“A cronologia importa? Onde a história e a teologia se 
encontram no curso da controvérsia trinitária antes e depois de Nicéia”); 
Wolfram Kinzig (“Anátemas como meio de impor a conformidade 
dogmática na Igreja primitiva”); Christoph Markschies (Visões protestantes 
alemães de Nicéia); Giulio Maspero (“Chrêseis em Nicéia: o drama da 
ortopraxia e da ortodoxia”); (“‘Aqui está a teologia perfeita, a proclamação 
da vinda de Cristo pela carne’ (Bas., hom. no salmo 1, 2). Qual o impacto de 
Nicéia na pregação? Fé trinitária e cristológica nas homilias basilianas”); 
Peter Van Nuffelen (“A Data da Páscoa: Evidências Antigas e Novas” e 
Rowan Williams (“Restaurando a Imagem: Antropologia Teológica e o 
Credo de Nicéia”).  

As sessões da tarde ofereceram vários insights sobre a preparação e 
recepção do Credo Niceno com a análise de autores como Clemente de 
Alexandria (M. Gyurkovics), Tertuliano (J. Hamilton, D. Wilhite) e 
sobretudo Agostinho (G. Hermanin de Reichenfeld; E.A. Eguiarte; G. 
Malgeri e K. Chabi), mas também Beda, Gregório Magno e até os 
medievais, como Guilherme de Saint­Thierry.

2) The Confession of the Council of Nicaea: History and Theology  [A 
Confissão do Concílio de Nicéia: História e Teologia] (P. U. Gregoriana, 27 



111

BRASILIENSIS, V. 11, N. 11, JULHO/DEZEMBRO, 1111 BOLETIM BIBLIOGRÁFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

de fevereiro a 1º de março de 2025, e parte dois em Münster, 15 a 17 de 
outubro de 2025). 

Este foi o programa: 
• Painel I: Nicéia revisitada: O que é um sínodo e o que há de 

particular em Nicéia? (Emanuela Prinzivalli); Discussões 
cristológicas e trinitárias no início do século IV (A. Fürst); O 
Concílio de Nicéia e seu credo: A perspectiva de um heresiólogo 
(Y.R. Kim).

• Painel II: A questão da autoridade de Nicéia: O papel do imperador 
no concílio (H. Pietras). As controvérsias pós­nicenas (Uta Heil); A 
recepção litúrgica de Nicéia: Credo, cânones e autoridade conciliar 
(D. Galadza).

• Painel III: A recepção do Concílio nas tradições orientais (A. 
Mikhail); Nicéia na tradição antioquena (H.G.B. Teule); O Concílio 
de Nicéia: A agência imperial em Bizâncio (M. Grünbart).

• Painel IV: Nicéia e suas implicações metafísicas: Pensando a 
homousion na Idade Média Latina: Tomás e Boaventura – duas 
leituras diferentes (S.P. Bonanni); “Ele se esvaziou, assumindo a 
forma de servo” (Fl 2,7): Cristologias da kenosis e o problema da 
encarnação (M. Seewald); Nicéia – vista sob a perspectiva da 
metafísica contemporânea (Anna Marmodoro).

3) Nicaea and the Church of the Third Millennium: Towards Catholic­
Orthodox Unity [Nicéia e a Igreja do Terceiro Milênio: Rumo à Unidade 
Católico­Ortodoxa] (Angelicum, 4­7/06/2025). 

Este imponente congresso, com um propósito ecumênico específico, 
organizado em sinergia entre a Universidade Dominicana (H. Destivelle), a 
Associação de Teólogos Ortodoxos IOTA (P.L. Gavrilyuk) e o Dicastério 
para a Unidade (J. Usma), envolveu cerca de setenta palestrantes e 
aproximadamente 250 participantes. Foi “co­presidido”, por assim dizer, 
pelo Cardeal Kurt Koch e pelo Metropolita Job (Getcha) da Pisídia, do 
Patriarcado Ecumênico. Composto por onze sessões, cada uma com uma 
média de dez apresentações na Aula Magna e/ou nos “círculos menores”, o 
simpósio abordou três temas: a fé, a sinodalidade e a data da Páscoa. (Na 
verdade, este último ponto, devido a limitações de tempo, não pôde ser 
adequadamente explorado nas discussões.) Este encontro ecumênico, 
simultaneamente acadêmico, orante e convivial, culminou na Audiência 
Papal de 7 de junho. O Papa Leão, um mês após sua eleição, proferiu um 
breve, mas perspicaz discurso. Após recordar a importância singular de 
Nicéia (considerado o Concílio Ecumênico “por excelência”) e seguir os 
três temas do Simpósio, afirmou estar convencido de que retornar a ele, 



111

Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCÍLIO DE NICÉIA

inspirando­se, celebrando e proclamando a fé comum, levará a “uma melhor 
compreensão do mistério que nos une” e a avançar “para o restabelecimento 
da plena comunhão entre nós”. A propósito da sinodalidade (da qual Nicéia 
é como um gesto inaugural), o Papa mencionou a experiência da prática 
ecumênica do último Sínodo e, citando o “Documento Final” (2024), disse 
esperar que a comemoração conjunta do Concílio Niceno­
Constantinopolitano possa ajudar a “aprofundar e confessar juntos a fé 
cristológica” e a “colocar em prática formas de sinodalidade entre cristãos 
de todas as tradições”. Por fim, na data da Páscoa, recordou e confirmou “a 
disponibilidade da Igreja Católica para buscar uma solução ecumênica que 
favoreça uma celebração comum da ressurreição do Senhor e, 
consequentemente, dê maior força missionária à nossa pregação”.

Outros eventos acadêmicos incluíram jornadas de estudo e cursos de 
atualização:

• O Concílio de Nicéia. Questões Controversas sobre o 1700º 
Aniversário (P.U. Urbaniana, 1º de abril de 2025), com 
apresentações de Carla Noce, “Qual é o Estado dos Estudos sobre 
Nicéia?”; S. Fernández, “Quem é o Adversário de Alexandre?” Ário 
ou Eusébio?”; M. Bracci, Quem está na origem da expressão do 
símbolo: a ideia de Deus ou a experiência de Jesus?; A. Genovese, 
Os cânones são uma expressão de teologia ou de política?

• O Concílio de Nicéia e a autoconsciência eclesial (P. U. 
Lateranense, 28/04/2025), com papers de A. Clemenzia, Nicéia: 
Que Ecumenicalidade?; R. Ronzani, OSA, Autoridade e 
Participação; M. Nacci, Nicéia e as Coleções de Direito Canônico 
dos Primeiros Séculos; e Francesca Cocchini, O Papel das Mulheres 
na Igreja na Época de Nicéia.

• De Nicéia a Bari: Sinodalidade e Unidade (Basílica de São Nicolau, 
6/05/2025); com artigos de G. Cioffari, São Nicolau no Concílio de 
Nicéia; H. Destivelle, A sinodalidade como caminho ecumênico; H. 
Legrand, A importância de uma experiência sinodal hoje.

• O Concílio Ecumênico de Nicéia 1700 anos após sua celebração 
(Diocese de Lungro [Cs], série de conferências (remoto) de 21 de 
janeiro a 1º de junho de 2025).

2. Um documento oficial

O principal ato de deferência ao desejo do Santo Padre foi o importante 
documento da Comissão Teológica Internacional (= CTI), presidida pelo 



111

BRASILIENSIS, V. 11, N. 11, JULHO/DEZEMBRO, 1111 BOLETIM BIBLIOGRÁFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

Prefeito do Dicastério para a Doutrina da Fé, Cardeal V. Fernández, com 
Monsenhor Piero Coda como secretário, e cujo texto teve como “editor 
principal” o teólogo francês e professor em Estrasburgo, Philippe Vallin: 
CTI, Jesus Cristo, Filho de Deus, Salvador ­ 1700° aniversário do Concílio 
Ecumênico de Nicéia (325­2025), Santa Sé, 2025, https://www.vatican.va/
roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/
rc_cti_doc_20250403_1700­nicea_po.html.

O texto, especialmente seu primeiro capítulo, é uma celebração 
teológica do fruto maduro do Concílio, que é o Credo. Na verdade, o Credo 
considerado é o “final” e, portanto, “niceno­constantinopolitano” (381, cf. 
n. 4). A CTI nos convida a compreender nessa síntese de nossa fé a 
imensidão das três Pessoas divinas: Deus, Amor infinito; a grandeza da 
paternidade de Deus Pai, fundamento da grandeza e consubstancialidade do 
Filho (cf. n. 24) e do Espírito. A intenção primária de Nicéia era confessar 
“a imensidão de Cristo Salvador” e de seu ato salvífico considerado em toda 
a sua consistência histórica (sub Pontio Pilato, n. 26) e realizado em seu 
mistério kenótico e pascal de morte e ressurreição (“o Filho, semper maior, 
torna­se verdadeiramente menor, e o Deus Altíssimo desce tanto mais 
profundamente em Jesus Cristo [cf. Fl 2,5­11]”, n. 27). Isso também nos 
leva a compreender a imensidão da salvação oferecida à humanidade e a 
imensidão da nossa vocação humana como um chamado à participação na 
vida divina: “visto que Ele nos salva como Filho, gerado pelo Pai, esta 
divinização é uma filiação adotiva e uma conformação a Cristo; é a entrada, 
pela força do Espírito Santo, no amor do Pai” (n. 33); sendo inseridos 
sacramentalmente no Amor divino (n. 35) através da Igreja no Batismo.

No cap. 2, a CTI concentra­se no papel do Credo Niceno na vida dos 
fiéis. O texto original do Credo começa com o plural “cremos” (pisteuômen) 
para dizer que a fé confessada corresponde ao que é vivido no seio do corpo 
eclesial. A origem batismal do Credo é obviamente evocada (cf. Mt 28,29), 
que implica fé na divindade de Cristo: “Aqueles que consideram o Filho 
como criatura não têm uma concepção correta de Deus Pai: quem não 
reconhece o Filho nem sequer compreende o Pai e não 'possui' o Pai, visto 
que o Pai nunca começou a ser Pai” (n. 51; cf. Atanásio). É precisamente 
esta fé triádica que foi posteriormente explorada em profundidade na 
pregação e na catequese da Igreja antiga (especialmente nos Padres dos 
séculos IV e V). Confirmando a continuidade da fé originária da Igreja 
apostólica, encontram­se todas as fórmulas de oração e glorificação 
dirigidas a Jesus Cristo no Novo Testamento (cf. notas 91 e 92), nos textos 
patrísticos (nn. 59ss) e nos hinos, particularmente os de Efrém, o Sírio, 
Hilário de Poitiers e Prudêncio.



111

Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCÍLIO DE NICÉIA

Segue­se um capítulo sobre “Nicéia como acontecimento teológico e 
eclesial”. Aqui, a ênfase é colocada no caráter histórico da nossa fé, que se 
enraíza no acontecimento de Cristo como visibilidade do Divino. O Lógos 
encarnado revela o Pai (cf. Jo 1,18), e isso nos permite participar do 
“pensamento (nous) de Cristo” (1 Cor 2,16), isto é, compartilhar “o olhar de 
Cristo” (n. 76, cf. LF 18). Em particular, a participação no espírito filial da 
própria oração do Salvador é salvífica para nós: “A expressão dogmática 
fundamental 'Filho Consubstancial', na qual se pode resumir todo o 
testemunho dos antigos concílios, não faz outra coisa senão traduzir o fato 
da oração de Jesus em linguagem filosófico­teológica” (n. 79, citando J. 
Ratzinger).

Mas Nicéia é também um “evento de Sabedoria”: isto é, um 
acontecimento intelectual prenúncio de uma novidade sem precedentes. O 
principal resultado do concílio (o homoousion) permite­nos perceber como a 
Revelação foi capaz de fertilizar e expandir o pensamento humano, dando 
origem a um acontecimento cultural e intercultural. Tudo isso, naturalmente, 
ocorreu no contexto polêmico e dramático da heresia, à qual a Igreja, 
reunida em sínodo, teve de responder com “fidelidade criativa” (nn. 90ss). 
O Primeiro Concílio Ecumênico foi precedido por muitas outras 
experiências sinodais menores, mas nas quais já se evidenciava a necessária 
e harmoniosa colaboração dos carismas da Igreja, envolvendo a hierarquia 
tripartite, os doutores e o próprio sínodo. Nicéia é a primeira manifestação 
coral/universal do exercício eclesial da autoridade de Cristo (exousia) a 
serviço da Igreja universal (n. 101, citando CTI, Sinodalidade na Vida e na 
Missão da Igreja, n. 29).

O cap. 4, intitulado “Manter a Fé Acessível a Todo o Povo de Deus”, é 
de natureza teológico­eclesiológica fundamental e explica como o Credo 
Niceno pode ser concretamente comunicado e assimilado (“as condições de 
credibilidade”). A Igreja, através da prática da teologia, revela­se como uma 
serva perene e “sinodal” da integridade da verdade revelada (§ 1). O papel 
principal neste processo de paradosis/traditio pertence obviamente ao 
Magistério, com o seu ministério de intérprete autorizado da regula fidei (§ 
2). Tudo isso serve para salvaguardar o depositum integro em benefício dos 
fiéis, especialmente dos mais pequenos e vulneráveis (§ 3).

A “Conclusão: Anunciar hoje a todos Jesus, nossa salvação” (nn. 121­
124) é uma exortação a redescobrir e testemunhar Cristo Salvador, 
verdadeiro tesouro da Igreja: “Em Jesus, homooúsios ao Pai, o próprio Deus 
vem salvar­nos; o próprio Deus ligou­se à humanidade para sempre, a fim 
de realizar a nossa vocação humana. Como Filho Unigênito, Ele conforma­
nos a Si como filhos amados pelo Pai, pela força vivificante do Espírito 
Santo” (n. 121).



111

BRASILIENSIS, V. 11, N. 11, JULHO/DEZEMBRO, 1111 BOLETIM BIBLIOGRÁFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

Uma observação crítica pode ser feita. O documento nos parece um 
tanto desequilibrado em sua ênfase na celebração doxológica em 
comparação com a dimensão profético­crítica da memória que deveria 
caracterizar a reflexão teológica. Isso se evidencia em três aspectos: a 
teologia do Pai, a questão da Páscoa e o papel do imperador.

O documento enfatiza a natureza fundamentalmente monoteísta do 
cristianismo, em continuidade com Israel, e observa que o Credo não 
provém de uma mera referência a “Deus”, mas sim da “Primeira hipóstase 
divina, que é o Pai”. 

Cristo revela a paternidade intradivina sem precedentes de Deus, fundamento de sua 
paternidade ad extra. Se Cristo é o Filho divino de maneira única, isso implica uma 
geração em Deus: Deus Pai dá tudo o que tem e tudo o que é. Deus não é um princípio 
pobre e egoísta: Ele é sine invidia. Sua paternidade, como sua onipotência, é a 
capacidade de se doar inteiramente. Este dom paterno não é meramente um aspecto entre 
outros, mas define o Pai, que é inteiramente paternidade. Deus sempre foi Pai e nunca 
foi um Deus “solitário”. (n. 9)

Deus é tão grande que o Pai é capaz de gerar outro, que lhe seja igual segundo a 
divindade. Deus excede tudo o que podemos conceber e imaginar dele, pois a sua 
unidade supõe uma pluralidade real, que não rompe a unidade. (n. 11)

Da plenitude da paternidade de Deus, desce a plenitude superabundante de Deus Pai, 
do Filho e do Espírito semper major. Ora, a plenitude do coração do Pai implica uma 
tàxis (uma ordem) na vida do Deus Trino. O Pai é a fonte de toda a divindade. (n. 14)

O Pai dá tudo ao Filho, segundo a lógica de uma vida divina que é ágape e que 
sempre excede o que o espírito humano pode conceber” (n. 15). “A confirmação da 
verdade ontológica da filiação divina de Jesus reside no fato de que... a relação entre 
paternidade e filiação se inverte misteriosamente entre o divino e o humano: a 
paternidade humana e terrena tornou­se uma denominação secundária e derivada em 
relação ao seu protótipo, Deus Pai. (n. 108)

Sobre tudo isso a CTI se refere a certos textos bíblicos (Ef 3,14s; Mt 
23,9) e patrísticos (Tertuliano, Hipólito, Hilário, o Toledo VI, etc.). Essa 
perspectiva, magnificamente elaborada pelos Padres pós­nicenos, é 
resumida pelo Catecismo ao afirmar que “ninguém é pai como Deus”, 
origem e modelo transcendente de toda paternidade e maternidade (CIC 
239). Infelizmente, porém precisamos ressaltar que essa extremamente linda 
e muito cristã teologia do Pai não é expressa de forma alguma no próprio 
texto de Nicéia e permanece, de fato, completamente implícita e inexplicada 
no Símbolo, e isso também se aplica a sua forma correta e completa de 
Constantinopla.

Quanto à data da Páscoa, a CTI nos nn. 46 e 47 lembra que 

foi no âmbito do Concílio de Nicéia que a Igreja optou decisivamente por distanciar­se 
da data da Páscoa judaica. O argumento de que o Concílio queria distanciar­se do 



111

Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCÍLIO DE NICÉIA

judaísmo foi apresentado com base nas cartas do Imperador Constantino, relatadas por 
Eusébio, que apresentam, em particular, justificativas antijudaicas para a escolha de uma 
data para a Páscoa que não estivesse ligada ao dia 14 de Nissan. No entanto, é 
necessário distinguir as motivações atribuídas ao Imperador daquelas dos Padres 
Conciliares. De qualquer forma, nada nos cânones do Concílio expressa tal rejeição ao 
modo judaico de fazer as coisas. A importância para a Igreja da unidade do calendário e 
da escolha do domingo para expressar a fé na ressurreição não pode ser ignorada. Hoje, 
quando a Igreja celebra o 1700º aniversário de Nicéia, estes continuam sendo os 
objetivos de uma reflexão sobre a data da Páscoa. Para além da questão do calendário, 
seria desejável enfatizar cada vez mais a relação entre a Páscoa e Pessach, tanto na 
teologia e nas homilias, como também na catequese, a fim de alcançar uma compreensão 
mais ampla e profunda do significado da Páscoa. (n. 46)

Na véspera da Páscoa e em cada liturgia batismal, o Credo Niceno­
Constantinopolitano é proclamado em sua forma mais solene, que é a forma dialógica. 
Esta profissão de fé, que é o fundamento da vida cristã individual e da vida da Igreja, 
encontrará toda a sua força se permanecer enraizada na revelação feita aos nossos 
“irmãos mais velhos” e aos nossos “pais na fé” e se for vivida em comunhão visível por 
todos os discípulos de Cristo. (n. 47)

Estas frases, que justificam todo um esforço teológico pós­conciliar (cf. 
Nostra aetate) para se reconectar com Israel (provavelmente devidas a 
Monsenhor E. Vetö), carecem da coragem de abordar a infeliz realidade 
histórica da inauguração, precisamente com Nicéia I, da interferência 
imperial na vida da Igreja e do consequente antijudaísmo que isso acarretou. 
Conhecendo a veneração do mundo ortodoxo por Nicéia e por Constantino, 
parece improvável que, se uma data comum fosse encontrada, ela teria 
qualquer conexão com Pessach. Quando o ideal seria celebrá­la no primeiro 
domingo após o 14 de Nissan. 

Em relação ao papel do imperador e à interferência da política nos 
assuntos eclesiásticos, o documento alude ao problema apenas de forma 
muito branda: “Não é possível atribuir a mudança para uma Igreja 
institucionalizada de natureza estatal apenas à legitimação da Igreja por 
Constantino”, acrescentando que, como polis (cidade), um reflexo da 
Jerusalém celestial ou sínodo (um povo caminhando em direção ao Reino 
liderado por Jesus), “a Igreja é constitutivamente ‘política’ e institucional” 
(n. 98). Isso parece muito redutor à luz do que sabemos ter sido o legado do 
cesaropapismo. A lista de imperadores bizantinos heterodoxos ou heréticos é 
considerável: os arianos Constâncio II e Valente no século IV; os 
monotelitas Heráclio e Constante II, com os patriarcas Sérgio, Pirro, Paulo e 
Pedro no século VII; os iconoclastas Leão III, Constantino V, Leão V e 
Teófilo no séculos VIII e IX. Somam­se a isso imperadores que foram 
efetivamente cismáticos em relação a Roma: Zenão (com o patriarca pró­
monofisista Acácio) em relação a Simplício e Félix III no século V; 
Justiniano II em relação ao Papa Sérgio no século VII. Não há certeza se a 



111

BRASILIENSIS, V. 11, N. 11, JULHO/DEZEMBRO, 1111 BOLETIM BIBLIOGRÁFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

tão celebrada “sinfonia” entre Igreja e Estado, de fato solenemente 
inaugurada em Nicéia, trouxe mais bem ou mais calamidade durante os anos 
da christianitas. Talvez seja bom recordar aquelas palavras que o mesmo 
Óssio de Córdoba, já idoso, dirigiu, em 356, ao imperador pró­ariano 
Constâncio II, citando o Evangelho “dai a César...”: 

Não te intrometas nos assuntos da Igreja e não nos dês ordens neste assunto, mas 
aprende tu mesmo conosco. Deus colocou o império em tuas mãos, confiou­nos os 
assuntos da Igreja. Assim como aquele que busca tirar­te o poder se opõe à vontade de 
Deus, teme que também possas incorrer em grave acusação ao assumires os assuntos da 
Igreja. Portanto, não nos é lícito governar a Terra, nem a ti, ó soberano, o poder de 
oferecer incenso. Escrevo estas palavras, portanto, preocupado com a tua salvação. 
(Athanasio, Hist. Arian. 44)

3. Uma síntese histórico­teológica

Piero Coda e Stefano Fenaroli, org., Ripartire da Nicea. Per leggere la 
fede dentro nuovi orizzonti (Brescia: Queriniana, 2025), 247 pp. Uma versão 
resumida desta resenha será publicada em italiano na Rassegna di Teologia.

Este volume, número 225 da renomada série italina “Biblioteca di 
Teologia Contemporanea” (BTC), expande o conjunto de trabalhos sobre o 
célebre Primeiro Concílio Ecumênico de Nicéia do ano 325. Explora o 
significado teológico do Primeiro Concílio Ecumênico como um todo, sob 
três perspectivas: a histórica­hermenêutica, com contribuições de Emanuela 
Prinzivalli, Cristina Simonelli, Francesco Pieri e Michael Seewald (Parte I, 
pp. 21­78); a seção sistemática, com ensaios de Anthony J. Godzieba, 
Elizabeth E. Green, Alberto Cozzi, Kurt Appel, Isabella Bruckner (Parte II, 
pp. 79­160); e, finalmente, a seção pastoral, com os escritos de Panaghiotis 
Ar. Yfantis, Mons. Franco G. Brambilla, Andrea Grillo e Matteo 
Bergamaschi (Parte III, pp. 161­212).

Trata­se, portanto, de uma coletânea de contribuições acadêmicas de 
diversas áreas “para dizer o que ainda não foi dito sobre o Concílio de 
Nicéia” (como se afirma, com certa ênfase, na contracapa). O volume abre 
com uma Introdução de Stefano Fenaroli e um brilhante Posfácio de Piero 
Coda.

A seção histórica abre­se com E. Prinzivalli, que descreve o contexto 
social e eclesial do concílio; a política religiosa de Constantino; os 
problemas das principais igrejas (Alexandria e Antioquia); e o 
desenvolvimento dos debates teológicos antes, durante e depois da 
assembleia. Observamos que “Constantino ouve a todos, faz perguntas e 
oferece esclarecimentos; em suma, ele guia os procedimentos” (37, nossa 



111

Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCÍLIO DE NICÉIA

tradução). Não se deve ignorar a falta de verdadeira recepção da Assembleia 
no período pós­conciliar, que deu origem a desordens e tensões terríveis, 
como testemunham nomes como Marcelo de Ancira, Macedônio de 
Constantinopla, Germino de Sirimio (38), sem mencionar os imperadores 
Constâncio I, Constâncio II e Valente.

F. Pieri, “A sensibilidade normativa e liturgica de Nicéa” (41­51), 
lembra que o fruto de Nicéia não foi apenas o Símbolo da fé, mas também 
(se não mais) os vinte cânones disciplinares e “a decisão normativa mais 
importante, a fixação da data da Páscoa” (cf. sobre isso as obras de Di 
Bernardino), que terminou por impor, de facto, a prática romano­
alexandrina do “domingo” em detrimento da prática oriental 
“quartodecimana” ou “protopasquita” (cf. Eus. vita Const. III,17­20).

Cristina Simonelli concentra­se no uso da linguagem ontológica grega e, 
em seguida, aborda o grande tema da helenização do cristianismo que 
estimulou as mentes cristãs de Harnack a Ratzinger. A conclusão é 
sugestiva, observando a tensão entre a verdade e sua expressão à luz do 
dinamismo kenótico da encarnação (65).

M. Seewald (“O Concílio de Nicéia: qual valor normativo para a 
teologia?”, 67­76) recorda as possíveis avaliações que podem ser dadas à 
definição nicena: a maximalista de um “monopólio” dogmático “exclusivo­
exaustivo” (cf. Dióscoro de Alexandria); a “exemplar­paradigmática” que vê 
no Credo niceno não um texto intocável, mas uma verdade aberta a 
ulteriores esclarecimentos (cf. Virgílio de Tapso); a de uma normatividade 
“homológico­formal” que engloba, no único ato da ex­homologhesis, a 
performatividade conjunta do testemunho, da doutrina e da oração 
doxológica (cf. E. Schlink). Nesse sentido, o Quarto Concílio opera uma 
regressão em sentido unívoco doutrinário: “enquanto em Nicéia a doutrina 
se expressa na forma de uma profissão de fé, em Calcedônia a profissão de 
fé torna­se objeto de doutrina” (74). A conclusão de Seewald é que o 
ensinamento essencial de Nicéia é que “em Jesus Cristo não nos deparamos 
com um ser intermediário, mas com o próprio Deus, que revela a glória do 
seu ser na humildade do sofrimento e da morte de Jesus” (75). As reflexões 
profundas dos ensaios de Alberto Cozzi (132) e Piero Coda (219) também 
podem ser rastreadas até essa afirmação decisiva. O legado da homousia 
nicena deve, no entanto, ser acolhido de forma “criativa” e em 
conformidade com a tradição viva da Igreja (76).

Da segunda parte, bastante variada, que de fato não trata do Concílio, 
mas se inspira nele para reflexões, destacamos apenas alguns fragmentos 
teóricos.

Anthony J. Godzieba (“Repensando a ‘Pensabilidade’ da Presença de 
Deus”, 80­104) parte da dimensão litúrgica do Credo e enfatiza como, além 



111

BRASILIENSIS, V. 11, N. 11, JULHO/DEZEMBRO, 1111 BOLETIM BIBLIOGRÁFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

da Aquisição Nicena, ainda há muito a explorar. Ele clama por uma 
transfiguração da ontologia que possa respeitar certas exigências 
hermenêuticas ligadas à revelação de Deus­Amor, como a paradoxalidade, a 
fenomenalidade, a performatividade e a dialética presença­ausência. 
Godzieba nos convida a recorrer a uma hermenêutica da “performance”, 
assimilando o Credo, também como ato narrativo­comunicativo, a uma 
partitura musical (pense por exemplo a Sinfonia nº 40 de Mozart!), onde o 
caráter performativo consiste na natureza inerentemente querigmática da 
profissão de fé.

O ensaio da pastora batista e teóloga feminista Elizabeth E. Green 
(“Consubstancial ao Pai e à Mãe”, 104­120), um tanto desconcertante para 
um católico, reinterpreta homoousios à luz da definição mariana de 
Theotókos e da crítica ao chamado androcentrismo tradicional; ele nos incita 
a ir “além de Deus Pai” como “Deus Pai biológico” (111) para descobrir a 
verdadeira face do Abba de Jesus, que é um Pai maternal grávido de 
promessa. Uma tarefa adicional, para além da superação dos binômios 
Deus­homem, pai­mãe, homem­mulher, é ver Jesus como uma “parábola de 
Deus” (McFague), o homem que age em todos os aspectos em 
conformidade com a usía divina, que não é tanto um substantivo quanto um 
verbo, a de amar inspirando relações de amizade (cf. Jo 15,15).

Alberto Cozzi, (“Dizer o Ser­Deus de Jesus. O Evento Cristo e a 
Novidade do Filho”, 121­132) vai à raiz da questão ariana que é a origem do 
Lógos; em termos joaninos, o “lugar”, o “de onde” de Jesus (Jo 7,27ss). Esta 
questão só será respondida corretamente sabendo­se apreender, como um 
tesouro no campo, o novum do Nazareno para além da sua mensagem 
moral: não tanto uma verdade intelectual, mas uma “força regeneradora que 
se dirige ao homem em todas as suas faculdades” (cf. J.H. Newman, Arians, 
xxi). E é a mesma experiência eclesial da hyiothesia (com relativa 
adelphothês) que determina a confissão da filiação peculiar de Cristo (ib. 
xxii). Longe de uma operação de helenização, a profissão homousíaca 
consiste no choque experimentado em virtude do excesso do fato sobre o 
conceito; do evento histórico que, apesar da sua contingência, é atestado 
como universal. E este remonta à Origem deste Filho­Dom, isto é o Pai, à 
“fecundidade daquele que gera o novo” (130).

Kurt Appel (“Ouve, Israel! O Senhor é um só. O sacrifício divino de 
Jesus, a confissão do Deus da vida e a resistência contra o poder da morte”, 
133­146) medita sobre o monoteísmo cristão em sua explosiva vitalidade. O 
único Deus verdadeiro (Dt 6) é o Senhor que liberta o povo da escravidão 
(Ex 3), que se revela como “o Senhor que salvou” na história de Jesus (Fl 2; 
Jo 1). E é ao seu sacrifício de amor, de perdão­expiação, que o Pai responde 
com a reação de amor paterno da ressurreição, que manifesta a natureza 



111

Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCÍLIO DE NICÉIA

celestial e eterna daquele gesto que põe fim a qualquer outro sacrifício. “O 
Credo Niceno é uma magnífica tradução da história bíblica da salvação e 
uma rejeição do poder da morte” (146).

As páginas da teóloga austríaca Isabella Bruckner (“Metáforas do 
Nascimento. A Escultura Crowning: Uma Tradução Contemporânea do 
Credo Niceno”, 147­158) são ousados. Tentam explicar como a escultura de 
sua compatriota (Esther Strauss), que retrata Maria dando à luz de forma 
muito prosaica, exposta na Catedral de Linz e posteriormente vandalizada, 
pode ser vista como uma releitura estética do dogma niceno. Devemos 
confessar que o brilhante périplo argumentativo, que vai de Tertuliano a 
Falque, passando por Damasceno, Schelling, Illich e de Certeau, com 
numerosas referências à doutrina mariana, edifica e confirma a centralidade 
do tema do nascimento no cristianismo. (A este respeito, recordamos aqui as 
obras de Silvano Zucal). Dito isto, o ensaio, que de qualquer forma seria 
mais relevante para uma reflexão sobre o consubstantialis Matri de 
Calcedônia, não nos convence sobre a escultura em questão. Esta última 
abriga em si algo decididamente irreverente e chocante em sua forma 
desgraciosa e brutalidade provocativa. Todos sabemos que uma árvore é 
julgada pelos seus frutos, e se uma obra de arte, em vez de despertar 
emoção e devoção, desperta indignação e até violência, deve haver uma 
razão...

Então chegamos à terceira parte, talvez não definida de forma 
totalmente perspicaz como “pastoral”. A primeira contribuição, “A 
linguagem ‘ortodoxa’ da comunhão. O Concílio de Nicéia como paradigma 
diacrônico” (161­170), é devida ao teólogo ortodoxo de Tessalônica, 
Panaghiotis Yfantis. Ela aborda a koinonía trinitária (1 João 1,3ss) e 
também o arianismo como um “problema existencial, eclesiológico e 
soteriológico” (165). Com Atanásio, lembra­se que o lema homousios foi 
usado, apesar de sua ausência no vocabulário bíblico, precisamente para 
proteger a realidade revelada. Dito isso, adverte contra a idolatria de 
dogmas (167). Estes são como estacas necessárias (como diz Yannaras), mas 
nunca fórmulas exaustivas do conteúdo divino que designam. Daí também a 
tolerância dos santos Padres para com formulações distintas, mas que, de 
fato, não se desviam da ortodoxia (como diz Atanásio em sua Carta aos 
Bispos Africanos, 9). A menção litúrgica ao fato de que o amor fraterno é o 
guardião da fé correta é ao mesmo tempo oportuna e bela. Esta é a 
verdadeira condição para uma profissão de fé sincera e coerente: “Amemo­
nos uns aos outros, para que, em unidade de espírito, professemos a nossa 
fé” (169).

Mons. Franco G. Brambilla (“Nicea: ieri, oggi e domani”, 171­186) 
depois de ter distinguido a “Nicéia da história”, (da historiografia) e a 



111

BRASILIENSIS, V. 11, N. 11, JULHO/DEZEMBRO, 1111 BOLETIM BIBLIOGRÁFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

“Nicéia da fé” (da tradição teológico­dogmática e, portanto, do “neo­
niceno” capadócio) examina cinco “repercussões” atuais do Credo niceno­
constantinopolitano: 1. O reconhecimento da relevância e da inatualidade de 
Nicéia: o ganho perene da distinção “da substância única em Deus e das três 
pessoas”; datado (mas inevitável) em vez disso o recurso ao quadro 
helenístico substancialista que interpretava a economia como uma relação 
entre a imutabilidade divina e a finitude mundana, levando ao pensamento 
“de um único substrato (essência) que se individualiza em três pessoas” em 
vez do “Pai que é o agápe inesgotável que se dá no Filho e nos renova no 
Espírito” (177). 2. Dizer Nicéia amanhã: Brambilla enfatiza a necessidade 
de corrigir o deslocamento progressivo de “Jesus “do lado de Deus”“ (178) 
e de uma primazia da Theologia sobre a Oikonomía (179). 3. Há uma 
necessidade de falar de Deus recuperando a densidade dramática de sua 
revelação histórica (cf. Dei Verbum); 4. Também precisa apresentar a Igreja 
em seus atos, especialmente os celebrativos, a serem realizados valorizando 
a dimensão social, criatural e histórico­salvífica dos sacramentos. 5. Temos 
que dizer o homem no mundo e no tempo, isto é, redescobrir as 
potencialidades cristãs em relação à pessoa como indivíduo relacional, a 
vida sociopolítica como espaço de uma possível teologia política renovada 
(indo além tanto do veto de Peterson quanto das ambições das teologias da 
libertação), reinervando também a tensão escatológica, de fato esterilizada 
pelo espírito constantiniano. Achamos apreciavel a crítica positiva de 
Brambilla ao Simbolo Niceno­Constantinopolitano, que, embora ateste “o 
significado duradouro da história de Jesus e do dom do Espírito... 
introduziu, no entanto, uma concentração no mistério da Encarnação e um 
recuo no tema da origem. Esta postura deve ser integrada a uma 
consideração do cumprimento salvífico e escatológico” (185f). O recente 
magistério de Francisco (LS e FT) avança em direção a este horizonte.

O ensaio de Andrea Grillo (187­199) completa o volume sob a 
perspectiva da reflexão litúrgica. São abordadas três “relações” a serem 
atualizadas: entre liturgia e teologia (lex orandi et credendi), entre culto e 
santificação, e entre disciplina e doutrina. Notamos a atenção ao cân. 20 de 
Nicéia sobre a oração a ser oferecida “de pé” (estôtas/stantes Domino), o 
que nos obriga a repensar certos desenvolvimentos penitenciais na tradição 
litúrgica subsequente: “É certo que o texto é altamente provocativo em 
comparação com as práticas latinas do último milênio” (193). Interessante, 
embora menos diretamente relevante para o tema do primeiro concílio, é o 
desenvolvimento do ex opere operato (194­199), que exige uma releitura e 
transcendência da teologia tridentina em termos de actuosa participatio.

O artigo final de Matteo Bergamaschi (201­211) oferece uma profunda 
especulação sobre a filosofia da linguagem, que se baseia em grandes 



111

Carlo Lorenzo Rossetti PARA PENSAR O CONCÍLIO DE NICÉIA

pensadores do século XX (Wittgenstein, Heidegger, Levinas, Gadamer, de 
Certeau, Steiner...). Na verdade, este texto nos parece mais condizente com 
um volume de teologia fundamental que trata dos temas do apofatismo, do 
misticismo e do silêncio, mais que com um livro dedicado ao Concílio de 
Nicéia (que, aliás, nunca é mencionado).

O volume conclui com um ensaio de P. Coda (“Nicéia: a memória e a 
promessa”, 213­225) que não reitera as treze contribuições anteriores, mas 
oferece uma síntese pessoal e perspicaz, tanto retrospectiva quanto 
prospectiva, do legado de Nicéia e dos desafios que se avizinham. O 
primeiro Concílio foi um momento de apropriação eclesial e de 
aprofundamento do depósito neotestamentário, uma consciência de fé (na 
circularidade entre fides quae e qua), cujo legado incontornável pode ser 
resumido assim: “a verdade de Jesus Cristo, na qual se inscrevem 
escatologicamente a verdade e o destino do homem e da criação, está 
enraizada e, em última análise, inscrita na própria verdade de Deus” (215). 
O homoousios e o Theos ek Theou exprimem fielmente o significado 
trinitário dos dados revelados (cf. Jo 1,18; 14,9; 1 Jo 1,5; Hb 1,3), 
professando que “no coração do ser de Deus... pulsa e vibra uma corrente de 
vida generosa, inesgotável e gratuita, marcada pela geração do Filho, que é 
Deus, por Deus, que é Pai. O ser de Deus é, desde sempre e para sempre, 
geração: do outro de Si mesmo como outro Sujeito... em Si mesmo e para 
além de Si mesmo” (218 e 219). Esta é a “razão ontológica” da história da 
salvação realizada como criação e redenção salvíficas que – através da 
encarnação e da Páscoa – torna o Unigénito em Primogénito entre muitos 
irmãos e consubstancial a eles (cf. Rm 8,29). Nicéia inaugura a ontologia 
trinitária e abre horizontes para toda a história da teologia. Nesta linha, 
devemos acolher a antropologia personalista: o ser humano, criado em 
Cristo, que se encontra ao se doar (cf. GS 22) e 24) e a eclesiologia da 
comunhão: a Igreja como sinal da unidade trinitária (cf. LG 1 e 4). Mas 
também a recuperação da sinodalidade como implementação concreta da 
koinônía no discernimento do “pensamento de Cristo”.

Do ponto de vista editorial, após a descrição dos autores, acolhemos 
uma larga bibliografia na qual, convergem, infelizmente sem a devida 
distinção, tanto os estudos sobre o Concílio quanto muitos outros textos 
utilizados pelos autores (231­242). 

Permita­se­nos algumas observações: pode­se ter a impressão de que no 
livro em discussão alguns ensaios, devido à sua fraca relevância para o 
próprio concílio, foram integrados de forma um tanto acomodatícia (cf. 
capítulos 6, 9, 13). Dito isso, o volume como um todo é louvável e honra o 
grande concílio, destacando­o como um grande evento do passado, mas 
também como um ponto de referência para novos horizontes. 



111

BRASILIENSIS, V. 11, N. 11, JULHO/DEZEMBRO, 1111 BOLETIM BIBLIOGRÁFICO / BIBLIOGRAPHICAL BULLETIN

Pessoalmente, apreciamos muito a distinção que faz Brambilla entre a 
Nicéia da história e a Nicéia da fé. Isso significa que, embora a reverência 
seja necessária para um grande evento espiritual, também devemos estar 
abertos — criticamente e profeticamente — às suas inevitáveis limitações. 
Ignorar a natureza histórica e humana de Nicéia e, portanto, seu caráter não 
definitivo, significaria cair em uma espécie de “monofisismo” histórico­
eclesiológico. Entre os limites contingentes e pontos discutíveis 
mencionamos aqui:

• a inédita dependência do poder político revelada pela proeminência 
de Constantino (que efetivamente abriu caminho para o 
cesaropapismo bizantino);

• a objetiva e material escassa ênfase do Credo na pessoa do Pai. O 
primeiro artigo do Credo, paradoxalmente, continua sendo o menos 
explorado teologicamente;

• o antijudaísmo que emerge na decisão (mais imperial que conciliar) 
de separar drasticamente a festa da Páscoa da Pessach judaica.

Esses são sinais de que também é necessário ir “com Nicéia, além de 
Nicéia”.




