
11

BRASILIENSIS, V. 11, N. 11, JULHO/DEZEMBRO, 1111 ANAIS DE SIMPÓSIO / SYMPOSIUM PROCEEDINGS

DISCURSO DE ABERTURA DO V SIMPÓSIO INTERNACIONAL 
“A RENOVAÇÃO LITÚRGICA E O CONCÍLIO VATICANO II”

OPENING ADDRESS OF THE 5TH INTERNATIONAL 
SYMPOSIUM “LITURGICAL RENEWAL AND THE SECOND 
VATICAN COUNCIL”

Pe. José F. Folqué Nicolau
Responsável pelo Caminho Neocatecumenal no Brasil

DOI: 10.64205/brasiliensis.14.27.2025.230
Publicado sob licença Creative Commons 

Atribuição 4.0 Internacional (CC BY 4.0)

Prezados 
Dom Paulo Cezar Costa, Card. Arcebispo de Brasília,
Pe. Ezechiele Pasotti,
Pe. Segundo Tejado,
prezados irmãos em Cristo:

Desejei ardentemente
 comer esta Páscoa convosco antes de sofrer;

pois eu vos digo que já não a comerei
até que ela se cumpra no Reino de Deus.

 (Lc 22,15s)

A importância da Liturgia na Iniciação Cristã pós­batismal

Pela fé, desejamos ardentemente comer a Páscoa com Cristo, porque Ele 
vem ao nosso encontro na Liturgia, especialmente na Eucaristia. Ele, que 
nos ama sem limites, nos encontra sempre ameaçados pelo medo da morte e 
nos convida à mesa com ele, para que, celebrando na luz radiante de sua 
Cruz o grande Mistério — mediante a sua palavra e os “sinais santos” —, 
sejamos transportados ao seu Reino, hoje celebrado na fé, um dia 
plenamente na visão.

É o Senhor, o Amado que, como se diz no Cântico dos Cânticos, vem ao 
encontro da Amada, a Igreja, “correndo pelos montes, saltitando nas 
colinas” (Ct 2,8), das nossas idolatrias, mas envolto na luz da vitória sobre a 
morte. E o encontro com ele nos coloca em movimento e provoca a 



11

José F. Folqué Nicolau DICURSO DE ABERTURA

exultação, a verdadeira alegria, a Eucaristia.
Não se trata, por tanto, de “ir à igreja” ou de “ir à missa”, — a 

linguagem facilmente nos trai e manifesta nossa pouca consciência do que 
celebramos —. Trata­se de entrar no Mistério Pascal que se celebra em cada 
sacramento e que, especialmente, vem ao nosso encontro toda semana na 
Eucaristia.

Nesse mistério de luz esplendorosa, que é a santa liturgia católica, 
seremos introduzidos nesses dias através desse “Simpósio sobre a Liturgia”.

Há muito tempo estávamos cogitando, como Equipe Responsável pelo 
Caminho Neocatecumenal no Brasil, a possibilidade de convidar o Pe. 
Ezechiele Pasotti e o Pe. Segundo Tejado, presbíteros itinerantes, para um 
encontro no Brasil, o qual hoje temos a alegria de viver neste “Simpósio 
sobre a Liturgia”.

Estes seriam para nós os objetivos deste encontro:
    • Depois da celebração dos 50 Anos do Caminho Neocatecumenal no 

Brasil — o ano passado1 —, desejávamos retomar mais profundamente as 
intuições históricas e teológicas do Caminho Neocatecumenal através destes 
irmãos que estiveram sempre perto dos Iniciadores, Kiko Argüello e 
Carmen Hernández, junto ao Pe. Mario Pezzi. 

    • E em segundo lugar, não menos importante, almejávamos refletir e 
aprofundar na imensa riqueza que significou para a Igreja a Renovação 
Litúrgica do Concílio Vaticano II — sessenta anos depois da sua finalização 
e sessenta e três da promulgação da Constituição Dogmática Sacrosanctum 
Concilium sobre a Liturgia. 

Num primeiro momento, tratar­se­ia de um ato acadêmico, uma vez que 
é um Simpósio organizado pelo Centro de Estudos Redemptoris Mater de 
Brasília. Contudo, entendemos também que deveria adquirir um caráter 
catequético que nos ajudasse a tomar consciência clara da importância 
fundamental da Liturgia diante da gravidade do momento presente, por um 
lado estremecedor, mas, ao mesmo tempo, cheio de esperança pelo desafio 
que implica anunciar o Evangelho de Nosso Senhor Jesus Cristo em nosso 
mundo secularizado e descrente. Nesse sentido, São João Paulo II cunhou 
aquela expressão que ainda hoje é urgente recordar: a Igreja precisa de um 
“renovado compromisso não de re­evangelização mas de uma nova 
evangelização. Nova no seu ardor, nos seus métodos, na sua expressão”2.

1 A celebração dos 50 Anos do Caminho Neocatecumenal no Brasil aconteceu no domingo 14 de julho 
de 2024, na Basílica Nossa Senhora da Conceição Aparecida (Aparecida, SP), com a participação de 
40.000 irmãos de todo o Brasil que se fizeram presentes para o evento.

2 João Paulo II, “Discurso do Papa João Paulo II na abertura da XIX Assembleia do Celam”, Santa Sé, 
9 de março de 1983, http://www.vatican.va/content/john­paul­ii/pt/speeches/1983/march/documents/
hf_jp­ii_spe_19830309_assemblea­celam.html.



11

BRASILIENSIS, V. 11, N. 11, JULHO/DEZEMBRO, 1111 ANAIS DE SIMPÓSIO / SYMPOSIUM PROCEEDINGS

A Igreja, nesse espírito evangelizador, nos confiou uma ferramenta 
maravilhosa: o Neocatecumenato. Isso será tratado adiante.

O tema da Liturgia é, portanto, de fundamental importância na nossa 
vida de fé e na missão que o Senhor nos confia a todos, e, de modo mais 
concreto a nós, como catequistas do Caminho Neocatecumenal. Não posso 
deixar de reconhecer um temor legítimo, devido ao escasso conhecimento e 
à pobre experiência que temos da Liturgia, especialmente em relação à 
Eucaristia: achamos, acaso, que a Liturgia é como a irmãzinha pobre da 
Iniciação Cristã pós­batismal? Temos dificuldade em explicitar nas 
catequeses algo tão sublime como é a experiência litúrgica. Temos de 
reconhecer que, às vezes, nos supera. Somos carentes. Por isso estamos 
aqui.

Nesse sentido, o Estatuto que nos foi entregue pela Santa Sé ressalta, em 
nota, a necessidade de nos aprofundar na compreensão e na experiência da 
Liturgia: 

muitos neocatecúmenos provêm do mundo e de experiências feitas fora da Igreja, e 
precisam de uma gradual introdução aos sacramentos: uma propedêutica sacramental 
que João Paulo II definiu como “laboratório sacramental”, no qual os batizados, mas não 
iniciados (cf. Karol Wojtyla, Para que Cristo se sirva de nós. Catecumenato do século 
XX: Znak, Cracóvia, n. 34; 1952, pp. 402­413) possam descobrir gradualmente o fulgor 
do mistério pascal.3

Agradecimentos

Aproveito, desde já, para manifestar o nosso mais sentido 
agradecimento a estes irmãos por terem aceitado o convite de nos 
acompanhar neste momento.

O motivo imediato deste ato foi a publicação, em português, do livro O 
esplendor da Liturgia Cristã: do Concilio de Trento ao Concílio Vaticano II 
do Pe. Ezechiele Pasotti, que, se Deus permitir, será apresentado sábado 
próximo às 10 horas na Casa de Convivências Sagrada Família de Nazaré.

Dificuldades na História da Igreja que deterioram a Renovação 
Litúrgica

A Igreja, nesses dois mil anos de vida, juntamente com a vida de 
santidade que a susteve em meio a duríssimas provas e perseguições 

3 Estatuto do Caminho Neocatecumenal (Aprovação definitiva : 11 de maio 2008), Art. 13 (Eucaristia), 
nota 45, p. 32.



11

José F. Folqué Nicolau DICURSO DE ABERTURA

violentas, experimentou, em momentos determinados, desgarramentos 
profundamente dolorosos  — na formulação teológica, na expressão litúrgica 
e na vida eclesial, por exemplo —, fruto de fanatismos intransigentes e 
extremismos que levaram a grandes sofrimentos. Trata­se de sua dimensão 
humana.

Apenas para mencionar alguns desses momentos certamente tristes da 
História da Igreja, destacaria, por exemplo, o Cisma do Oriente — em 1054 
— que significou a traumática e trágica separação das Igrejas orientais do 
Ministério Petrino, perpetrada pelo apaixonado patriarca de Constantinopla, 
Miguel Cerulário. Na controvérsia literária em curso — afirma o historiador 
Joseph Lortz —, a Igreja latina foi atacada, entre outras causas, porque para 
a Eucaristia usava pão ázimo, na Quaresma deixava­se de cantar o aleluia, 
etc.4. Teria a liturgia sido instrumentalizada, de modo servil, como motivo 
de controvérsia?

Outro momento extremamente crítico, especialmente para a teologia 
litúrgica, foi a Reforma protestante em 1517. Criou­se uma cisão de tal 
magnitude que, segundo esse historiador, foi avaliada como a maior 
catástrofe que sobreveio à Igreja em toda a sua história até o presente. Nem 
as heresias da Antiguidade, nem as seitas da Idade Média, nem sequer a 
separação da Igreja oriental, tiveram efeitos tão graves para a existência da 
Igreja e da fé como a Reforma.5 Esta Reforma dilacerou gravemente a vida 
litúrgica da Igreja. Com muitas e quase insuperáveis dificuldades 
conseguiu­se convocar o grande Concílio de Trento.

Na nossa época, estamos vivendo algo parecido? Talvez não 
percebamos ainda a gravidade. A vida da Igreja, também hoje, se debate 
entre duas concepções dela totalmente diferentes e extremas: a postura 
“progressista” e, recentemente, o posicionamento dos chamados 
“tradicionalistas”. A Teologia da Libertação, por um lado, e o 
“tradicionalismo” católico, por outro. Ambas as concepções da vida cristã 
partem de algum modo de uma incorreta interpretação do Concílio Vaticano 
II bem como da manipulação da Reforma Litúrgica.

A Teologia da Libertação, por um lado — nas palavras de um antigo 
professor da PUC de São Paulo, o padre Benedito Bení, numa conferência 
em 1999 na sede da Universidade —, surgia como uma nova 
contextualização da perspectiva eclesiológica do Vaticano II: “Em Medellín 
surge, pelo menos como momento simbólico, uma nova experiência 
eclesial: a Igreja dos pobres”6. Na mesma linha, Maria Alícia Gutiérrez 

4 Joseph Lortz, Historia de la Iglesia en la perspectiva de la historia del pensamiento: I. Antigüedad e 
Edad Media (Ediciones Cristiandad, 2003), 413.

5 Joseph Lortz, Historia de la Iglesia en la perspectiva de la historia del pensamiento: II. Edad 
Moderna y Contemporánea (Ediciones Cristiandad, 2008), 108­109.

6 “Após o Vaticano II, a Igreja, na América Latina, foi marcada profundamente por um acontecimento: 



11

BRASILIENSIS, V. 11, N. 11, JULHO/DEZEMBRO, 1111 ANAIS DE SIMPÓSIO / SYMPOSIUM PROCEEDINGS

afirmava que “a Teologia da Libertação implicou uma interpretação da fé 
cristã pelo prisma da luta e da esperança de mudança dos pobres”7. Nesse 
contexto de forte preocupação com os pobres e com a justiça social, a 
Liturgia acabou por perder muito do seu conteúdo transcendente, 
dissolvendo­se em esquemas até mesmo banais.

Mais preocupantes, por outro lado, são os chamados “tradicionalistas”, 
que, via de regra, não aceitam o Concílio Vaticano II, acusando­o de todos 
os fracassos da Igreja de hoje. Eles manipulam a Liturgia, como veremos 
mais adiante. A apresentação do livro colocará em nossas mãos as armas 
adequadas para um melhor discernimento da situação.

Além disso, esse movimento nos preocupa bastante no âmbito interno 
do Caminho Neocatecumenal, pois representa um perigo real, na medida em 
que arrebata, nos irmãos mais inocentes, a vocação e a missão que o Senhor 
nos confiou na Igreja de hoje: levar às paróquias uma Iniciação Cristã, 
definida por S. João Paulo II, “como um itinerário de formação católica, 
válido para a sociedade e para os tempos de hoje”8.

O tradicionalismo católico busca preservar e promover as práticas e o 
ensino católico tradicional, frequentemente em oposição às reformas 
introduzidas depois do Concílio Vaticano II. Os tradicionalistas celebram a 
liturgia tradicional, isto é, a Missa Tridentina, porque é considerada, pelo 
menos para a maioria deles, como a forma mais pura da liturgia. Além 
disso, assumem alguns costumes anteriores ao Concílio, como o uso do véu 
pelas mulheres na igreja, o ajoelhamento da assembleia durante a 
consagração e a recepção da comunhão na boca, de joelhos; a confissão é 
feita de joelhos e no confessionário, entre outros costumes.

Num momento de mudança de época — da que falava São João Paulo II 
—, e, portanto, de incertezas e de busca sofrida da verdade, os espíritos 
inseguros buscam no tradicionalismo formas de certeza e segurança que, a 
meu ver, são enganosas.

Esta corrente ideológica dentro da Igreja foi severamente corrigida pelo 
Papa Francisco e representa hoje uma preocupação para muitos bispos e até 

a Segunda Conferência Geral do Episcopado, realizado em Medellín, em 1968. […] A perspectiva 
eclesiológica do Vaticano II foi assumida e contextualizada. Em Medellín, surge, pelo menos como 
momento simbólico, uma nova experiência eclesial: a Igreja dos pobres. […] Em Medellín, surge 
ainda a imagem de uma Igreja militante, que procura desenvolver determinadas práticas pastorais a 
fim de que a Boa Nova, que é o anúncio do Evangelho, se torne realidade sobretudo para os pobres. 
Surge, em Medellín, a imagem de uma Igreja profética que procura, a partir do anúncio da Palavra de 
Deus, fazer uma leitura da realidade para denunciar o pecado e suas consequências no plano 
individual e social e, ao mesmo tempo, indicar o caminho de conversão” (Pe. Benedito Bení dos 
Santos, A influência do Vaticano II e da Teologia da Libertação no ensino da Teologia nesta 
Faculdade, na Pontifícia Faculdade de Teologia Nossa Senhora da Assunção, SP, 1999, pág. 57).

7 María Alicia Gutiérrez, “Teologia da Libertação”, Enciclopédia Latinoamericana, https://
latinoamericana.wiki.br/verbetes/t/teologia­da­libertacao.

8 João Paulo II, “Lettera Pontificia Ogni Qualvolta (30 agosto 1990)”, Santa Sé, http://www.vatican.va/
content/john­paul­ii/it/letters/1990/documents/hf_jp­ii_let_19900830_ogni­qualvolta.html.



11

José F. Folqué Nicolau DICURSO DE ABERTURA

para diversas Conferências Episcopais. O Papa Francisco, numa visita ao 
Quebec (Canadá) em 2022, afirmou: “Alguém disse uma vez que a Tradição 
é a memória viva da nossa fé. O ‘tradicionalismo’, ao contrário, é a vida 
morta da nossa fé”9.

Alguns pontos que dificultam a vivência plena da Liturgia

Hoje, assistimos, especialmente nas novas gerações — e diversos 
estudos pedagógicos aparecem em continuidade — a uma crise realmente 
séria sobre o valor da palavra falada e compartilhada seja na família, seja na 
escola, seja na comunidade. Alguns pedagogos falam novamente da 
importância da palavra no crescimento equilibrado dos filhos e dos 
educandos na escola. Apareceu recentemente um fenômeno novo: a palavra 
se torna afinal algo cansativo. Estamos sendo invadidos pela imagem, em 
detrimento da palavra e, portanto, do kerigma, de cuja escuta depende o 
início da fé.

Do mesmo modo, parece que se perdeu, nas celebrações litúrgicas, a 
importância da presença pessoal — quero dizer, física —, o que vai em 
detrimento do significado da assembleia que se reúne para celebrar, com 
graves consequências sobretudo na celebração eucarística. A esse respeito, 
tomam­se hoje medidas na sociedade, nas famílias e na educação de 
crianças e adolescentes, para favorecer uma melhor relação entre os que se 
encontram. As redes sociais — quando mal utilizadas — nos alienam, 
porque temos medo e até fastio da presença dos irmãos numa assembleia. 
Como dizia o Papa Leão Magno numa homilia sobre a Ascensão do Senhor:

Na verdade, tudo o que na vida de nosso Redentor era visível passou para os ritos 
sacramentais; e para que a nossa fé fosse mais firme e autêntica, à visão sucedeu a 
palavra, em cuja autoridade se devem apoiar os corações dos que creem, iluminados pela 
luz celeste.10

Temos que reconhecer, finalmente, que “os sinais litúrgicos” nos 
ultrapassam e que conseguimos, não sem certa dificuldade, “fazer páscoa” 
através deles. Isso dificulta aquela participação “plena, consciente e ativa” 
na Liturgia, como desejava o Concílio Vaticano II (cf. Sacrosanctum 
Concilium, 34).

Estas dificuldades tocam seriamente o nosso crescimento na fé e 
atingem diretamente a novidade e a beleza da celebração litúrgica e 

9 ACI Digital, “O tradicionalismo é a ‘vida morta’ dos crentes, diz Francisco”, ACI Digital, https://
www.acidigital.com/noticia/52910/o­tradicionalismo­e­a­.

10 Leão Magno, Segundo Sermão sobre a Ascensão do Senhor.



11

BRASILIENSIS, V. 11, N. 11, JULHO/DEZEMBRO, 1111 ANAIS DE SIMPÓSIO / SYMPOSIUM PROCEEDINGS

especialmente da Eucaristia, porque afetam os meios que a Igreja, 
obedecendo ao seu Senhor, nos deu para celebrar a fé, quer dizer: a Palavra, 
a Liturgia e a Comunidade. “Transmiti­vos, em primeiro lugar”, diz São 
Paulo aos Coríntios, “aquilo que eu mesmo recebi: Cristo morreu por nossos 
pecados, segundo as Escrituras; foi sepultado e ressuscitou ao terceiro dia, 
segundo as Escrituras” (1Cor 15,3­4). Só podemos transmitir aquilo que 
recebemos. Escutemos nestes dias com atenção para crescer na fé e poder 
transmitir mais adequadamente a luz impressionante da Liturgia cristã. Que 
tudo contribua para uma verdadeira renovação espiritual que nos faça mais 
conscientes do tesouro que o Senhor colocou em nossas mãos como cristãos 
e como catequistas.

A liturgia católica é uma irrupção da glória de Cristo na história 
humana. Ao mesmo tempo, porém, é algo sumamente frágil. Por um lado, é 
uma verdadeira epifania do Senhor Ressuscitado — através da Palavra 
proclamada e dos “sinais litúrgicos” —; por outro, no seu elemento humano, 
é algo muito frágil, que facilmente pode se deturpar e perder a arte própria 
da liturgia — da qual se falará também — e a sua beleza.

Desejo terminar esta breve introdução fazendo referência a um grande 
historiador e filósofo católico inglês, Hilaire Belloc — amigo e “pai 
espiritual” de Gilbert Keith Chesterton. Na introdução do livro Europa e a 
fé11, ao falar da história da Europa — e o que vou ler, entenda­se, também 
da história do Brasil e da América Latina —, ele afirma:

Falarei da consciência católica da História. E digo consciência, isto é, conhecimento 
íntimo mediante a identidade: a intuição de uma coisa que se unifica com o conhecedor. 
Não falarei, pois, do ponto de vista católico da História. A expressão ponto de vista é 
moderna e integra, portanto, um todo decadente; é falsa […]. Não existe um tal ponto de 
vista católico da História europeia [insisto, poderíamos também dizer o mesmo da 
História do Brasil ou da América Latina]. Há um ponto de vista protestante, um ponto de 
vista judeu, outro maometano ou japonês; porque todos eles consideram a Europa desde 
o exterior. Mas o católico contempla a Europa desde dentro, e não pode haver um ponto 
de vista católico da História europeia, como não pode haver um ponto de vista de um 
homem com respeito a si mesmo.

Não existe, para o católico que chegou à fé adulta, um ponto de vista 
litúrgico da vida cristã. Falar de um ponto de vista litúrgico é falso, porque é 
algo externo. É preciso crescer na consciência de que celebramos o Mistério 
de Cristo “desde dentro”, porque “pelo Batismo nós fomos sepultados com 
Ele na morte para que, como Cristo foi ressuscitado dentre os mortos pela 
glória do Pai, assim também nós vivamos vida nova” (Rm 6,4). É o Homem 

11 Hilaire Belloc, Europa y la fe, trad. Eduardo Lanús (CEPA, 1942; originalmente publicado em 1920), 7.



11

José F. Folqué Nicolau DICURSO DE ABERTURA

Novo que celebra a Liturgia e, portanto, como templos do Espírito Santo 
podemos dizer mais uma vez com São Paulo: “Fui crucificado junto com 
Cristo. Já não sou eu que vivo, mas é Cristo que vive em mim” (Gl 2,20).

É a comunidade cristã, atraída por Cristo Ressuscitado e colocada em 
movimento pascal, que celebra, unida à Igreja celeste, a glória d’Aquele que 
venceu a morte. Celebramos, sim, a morte de Cristo, porém não desde uma 
religiosa tristeza, mas desde a alegria pascal celebrada num banquete ao 
redor da mesa. “Tendo dito isso,” narra­nos o evangelista João, na tarde do 
primeiro dia da semana, “mostrou­lhes as mãos e o lado. Os discípulos, 
então, ficaram cheios de alegria por verem o Senhor” (Jo 20,20).

O Senhor ressuscitado se faz visível na celebração eucarística como 
anunciou Pedro ao centurião Cornélio e à sua família:

Mas Deus o ressuscitou ao terceiro dia e concedeu­lhe que se tornasse visível, não a 
todo o povo, mas às testemunhas anteriormente designadas por Deus, isto é, a nós, que 
comemos e bebemos com ele, após a sua ressurreição dentre os mortos. (At 10,40­41)

A Vida Cristã e, especificamente, a Iniciação Cristã se fundamentam 
num tripé: Palavra, Liturgia e Comunidade. Esta metodologia não foi 
invenção do Caminho Neocatecumenal, é, ao contrário, a única pastoral 
normativa para a Igreja de todos os tempos, como se afirma nos Atos dos 
Apóstolos (2, 42): “Eles mostravam­se assíduos ao ensinamento dos 
apóstolos, à comunhão fraterna, à fração do pão e às orações”.

O Senhor nos encarregou, no Caminho Neocatecumenal, de levar à 
Igreja de hoje esta renovação. Escutar atentamente o que será exposto 
nesses dias reveste um significado ao mesmo tempo formativo e 
testemunhal.

Sem dúvida esta exposição — e a posterior leitura tranquila do livro que 
será apresentado — ajudar­nos­á a ter um conhecimento mais profundo, um 
amor mais solícito pela Liturgia e mais vigilância e mais zelo pela Palavra e 
pelos “sinais” que expressam a beleza da nossa fé.

O autor, na apresentação do seu livro O esplendor da Liturgia Cristã. 
Do Concílio de Trento até o Concílio Vaticano II, nos introduzirá no valor e 
nos limites — desde a perspectiva do momento atual — do Concílio de 
Trento e, sobretudo, nos impulsionará a compreender o grande dom da 
Renovação Litúrgica do Concílio Vaticano II para a Igreja do século XXI.

Disse o Senhor Jesus, após a sua belíssima catequese sobre as parábolas 
do Reino dos Céus: “Todo escriba que se tornou discípulo do Reino dos 
Céus é semelhante ao proprietário que do seu tesouro tira coisas novas e 
velhas” (Mt 13,51b). 



11

BRASILIENSIS, V. 11, N. 11, JULHO/DEZEMBRO, 1111 ANAIS DE SIMPÓSIO / SYMPOSIUM PROCEEDINGS

Deixamos a palavra ao Pe. Ezechiele Pasotti. Escutemos.
Muito obrigado.

Referências bibliográficas

ACI Digital. “O tradicionalismo é a ‘vida morta’ dos crentes, diz 
Francisco”. ACI Digital. https://www.acidigital.com/noticia/52910/o-
tradicionalismo-e-a-.

Belloc, Hilaire. Europa y la fe. Traduzido por Eduardo Lanús. CEPA, 1942.
Estatuto do Caminho Neocatecumenal. Aprovação definitiva. 2008.
Gutiérrez, María Alicia. “Teologia da Libertação”. Enciclopédia 

Latinoamericana. https://latinoamericana.wiki.br/verbetes/t/teologia-da-
libertacao.

João Paulo II. “Discurso do Papa João Paulo II na abertura da XIX 
Assembleia do Celam”. Santa Sé, 9 de março de 1983. http://
www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1983/march/
documents/hf_jp-ii_spe_19830309_assemblea-celam.html.

João Paulo II. “Lettera Pontificia Ogni Qualvolta (30 agosto 1990)”. Santa 
Sé. http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/letters/1990/
documents/hf_jp-ii_let_19900830_ogni-qualvolta.html.

Leão Magno. Segundo Sermão sobre a Ascensão do Senhor.
Lortz, Joseph. Historia de la Iglesia en la perspectiva de la historia del 

pensamiento: I. Antigüedad e Edad Media. Ediciones Cristiandad, 2003.
Lortz, Joseph. Historia de la Iglesia en la perspectiva de la historia del 

pensamiento: II. Edad Moderna y Contemporánea. Ediciones 
Cristiandad, 2008.




