BRASILIENSIS, \. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 ANAIS DE SIMPOSIO / SYUPOSIUM PROCEEDINGS

A INICIACAO CRISTA: UM DESAFIO

CHRISTIAN INITIATION: A CHALLENGE

Pe. Ezechiele Pasotti

Mestre em Teologia Liturgica

pelo Pontificio Instituto Liturgico de Santo Anselmo (Roma)
Prefeito de Estudos no Seminario Diocesano Missionario
Redemptoris Mater de Roma

DOI: 10.64205/brasiliensis.14.27.2025.231

Publicado sob licenca Creative Commons @ @
Atribuicao 4.0 Internacional (CC BY 4.0) —

Esses atos solenes — congressos, jornadas de estudo, etc. — sempre me
deixam desconfortavel, porque, se por um lado se esta diante dos grandes
desafios de hoje — aquela summa mutatio intuida profeticamente por Sao
Jodo XXIII para iniciar o Concilio Vaticano II, e por outro papa santo, Paulo
VI, que falava das urgéncias diante da necessidade de hoje de “reconstruir a
Igreja para que responda a sua vocag@o”, urgéncias que o passar das décadas
apenas acentuou —, por outro lado esta clara a percepgdo da inadequagdo
daquele a quem se pede um pouco de luz, uma pitada de esperanga. Tento
dizer algo, sem nenhuma pretensao de completude, nem na anélise nem nas
respostas, para tentar acender alguma lanterninha... Compreendem bem que
aqui seriam necessarios profetas e santos, € nao...

Tomo como ponto de partida alguns trechos da Sacrosanctum Concilium
(= SC) e do ultimo capitulo — um pouco revisado — do livro que estamos
apresentando: “O esplendor da Liturgia Crista”.

Do Concilio, gosto do SC 14, que me interroga profundamente e afirma
e sublinha o sentido da reforma liturgica que se propunha:

E desejo ardente na mie Igreja que todos os fiéis cheguem aquela plena, consciente e
ativa participacdo nas celebragdes liturgicas que a propria natureza da Liturgia exige e
que ¢, por for¢a do Baptismo, um direito ¢ um dever do povo cristdo, “ra¢a escolhida,
sacerdocio real, nagdo santa, povo adquirido” (1 Ped. 2,9; cfr. 2, 4-5). Na reforma e
incremento da sagrada Liturgia, deve dar-se a maior atengdo a esta plena e ativa
participacao de todo o povo [...].

Esta Liturgia Crista exprime aquilo que é proprio da “genuina natureza
da verdadeira Igreja, que tem a caracteristica de ser, ao mesmo tempo,
humana e divina (SC 2), e, em particular, aquilo que ¢ especifico desta
Liturgia: a sua dimensao divina:

61



Ezechiele Pasotti A INICIAGAO CRISTA

Pela Liturgia da terra participamos, saboreando-a ja, na Liturgia celeste celebrada na
cidade santa de Jerusalém, para a qual, como peregrinos nos dirigimos e onde Cristo esta
sentado a direita de Deus, ministro do santuario e do verdadeiro tabernaculo; por meio
dela cantamos ao Senhor um hino de gloria com toda a milicia do exército celestial,
esperamos ter parte e comunhdo com os Santos cuja memoria veneramos, ¢ aguardamos
o Salvador, Nosso Senhor Jesus Cristo, at¢ Ele aparecer como nossa vida e nds
aparecermos com Ele na gléria. (SC 8)

E ainda com clareza e decis@o aquilo que ¢ afirmado posteriormente:

Jesus Cristo, sumo sacerdote da nova e eterna Alianga, ao assumir a natureza humana,
trouxe a este exilio da terra aquele hino que se canta por toda a eternidade na celeste
mansdo. Ele une a si toda a humanidade e associa-a a este cantico divino de louvor.
Continua esse munus sacerdotal por intermédio da sua Igreja... (SC 83)

E o carater proprio desta “divina liturgia” que, por um lado, a torna
capaz daquela “santificacdo dos homens e glorificagdo de Deus em Cristo”
que lhe é propria (SC 10), e por outro a constitui como aquela parte
imutavel, porque de instituicdo divina (SC 10), que escapa a toda
inculturagdo para garantir-lhe a integra transmissdo, fiel ao mandato de
Cristo, no qual a propria arte — expressao mais pura das varias expressoes

das culturas humanas — ¢ chamada a captar “a infinita beleza divina”,
sempre orientada a Deus e “ao incremento do seu louvor e da sua gléria”
(SC 122).

Assim, junto com todos os anjos e santos do céu, “respondemos a intima
vocagao da Igreja e, antegozando, participamos da liturgia da gloria
perfeita” (SC 51). Desta forma, a Liturgia Cristd faz seu aquele axioma de
Tertuliano, em polémica com o paganismo, que desmascara também tantas
supostas praticas de inculturag@o: “Dominus noster Christus, veritatem se,
non consuetudinem, cognominavit — Cristo afirmou ser a verdade, ndo o
costume”, mas ndo um conjunto de praticas humanas, aqueles cultos que
correm o risco de perseguir “proprias imaginacdes”, “prescricdes e
ensinamentos de homens”, como afirma Paulo aos Colossenses (Cl 2,18.22).

A Iniciagdo Crista: a coragem de um desafio pastoral

Ja dissemos que o verdadeiro sentido deste breve escrito era—e € — 0
de acolher o desafio que o Papa Francisco langou em sua Carta Apostdlica
Desiderio desideravi. Este novo fogo deveria vir de uma renovada formacgao
“para a Liturgia” e “a partir da Liturgia” (34-47), mas esta formagdo, na
tradicdo da Igreja, tem um unico nome: Iniciagdo Cristd. O Concilio de
Trento respondeu as problematicas proprias de seu tempo, um tempo de

62



BRASILIENSIS, \. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 ANAIS DE SIMPOSIO / SYUPOSIUM PROCEEDINGS

“cristandade” e de contrarreforma, com uma renovagao teologica, litirgica e
pastoral que acompanhou e sustentou o caminho da Igreja por quatro
séculos. Apos esse tempo, levantou-se uma voz — a voz autorizada do Papa

Sdo Jodao XXIII — que com coragem ¢ profecia convocou um novo
Concilio.

O Concilio foi celebrado e um auténtico evento da vida da Igreja, mas a
nossa pastoral — também pela forga propulsora de quatro séculos de

histéria e pela pressdo das mudangas sociopoliticas sobrevindas —
permaneceu bastante distante daquele sabio desejo do Santo Papa que
chamava a Igreja a “injetar a energia perene, vivificante, divina do
Evangelho nas veias daquilo que € hoje a comunidade humana”.

A fraqueza da Igreja, diante da pressdo e dos desafios sociais da
secularizagdo, fez com que nao apenas se enfraquecesse a evangelizagdo —
ainda que ndo tenha faltado e ndo falte, quase todos os dias, o anuncio de
novos martires e testemunhas que, por amor a Cristo, oferecem a prdpria
vida a Ele —, mas também muitos cristdos deixaram levar e perderam o
dom da fé em suas vidas, as vezes seduzidos por uma modernidade que
produziu um enfraquecimento interior da fé, reduzida frequentemente a um
fato privado, totalmente insignificante. Recordava disso o Papa Ledo XIV
em sua primeira homilia na Santa Missa com os Cardeais eleitores (9 de
maio de 2025):

Também hoje ndo sdo poucos os contextos em que a fé cristd é considerada uma coisa
absurda, para pessoas fracas e pouco inteligentes; contextos nos quais se preferem a ela
outras seguranc¢as... E, no entanto, justamente por isso, sdo lugares nos quais urge a
missdo, porque a falta de fé traz consigo frequentemente dramas tais como a perda do
sentido da vida, o esquecimento da misericérdia, a violagdo da dignidade da pessoa em
suas formas mais dramaticas, a crise da familia e tantas outras feridas das quais a nossa
sociedade sofre e ndo pouco.

A pastoral das pardquias, muitas das quais ainda centradas numa série
de devogdes que talvez pudessem dar respostas numa situacdo de
cristandade, mas ndo aquela de secularizagdo, de uma globalizagdo
premente, permaneceu como paralisada: sim, ha a missa dominical; sim, ha
procissdes populares por ocasido do Santo Padroeiro ou de alguma festa
mariana; sim, hd& momentos de oracdo do “Rosario”, ou da “Via-Sacra” na
Quaresma..., mas a nossa vida cotidiana responde as convocagdes dos “talk
shows”, somos educados aos contetidos da modernidade pela televisdao no
que diz respeito a nossa vida moral ¢ a voz do Papa, ou de qualquer outro,
tornou-se, no maximo, ‘“‘uma voz” entre outras, muitas vezes acolhida como
“em polémica” com as demais e sem nenhuma autoridade, e quase
completamente ausente no mundo juvenil.

63



Ezechiele Pasotti A INICIAGAO CRISTA

A essa mudanca copernicana da nossa vida ndo correspondeu aquela
formagdo adulta e necessaria, ndo sé a vida liturgica, como disse o Papa,
mas a propria vida cristd. Pode parecer exagerado, mas ndo creio que o seja,
afirmar que ja ndo sabemos mais o que significa realmente “ser cristao”.

Essa “fotografia” ndo a fazemos nem para nos desencorajar, nem para
nos voltarmos para tras em vas saudades, mas para que “abramos os olhos”:
a profecia do Santo Papa Jodo XXIII havia acertado em cheio ja em 1961,
mas noés nao lhe demos a devida atengao.

Deus suscitou também varios ‘“carismas” nestas décadas para tentar
despertar-nos..., e algo foi feito, certamente, mas temos a impressao de que,
sobretudo nas pardquias, preferimos “nos defender” deles, em vez de
acolhé-los e nos confrontarmos com eles e ver neles uma ajuda que nos era
oferecida. Se a crise — a summa mutatio da qual falava Sao Jodo XXIII —
¢ séria, devemos ter a coragem de acolher o desafio que esta diante de nos:
uma crise de fé. E ndo basta, a meu ver, nos iludirmos com pastorais que
chamamos de “populares”, porque visam ao povo de Deus, ou nos
escondermos atras de “devocdes populares”, com a ilusdo de que o povo
permaneceu cristdo no fundo: ndo apenas nao ajudamos essas pessoas, mas
fazemos a Igreja e o Evangelho perderem credibilidade, esvaziando-os de
seus conteudos mais auténticos, até mesmo nas tradu¢des da Biblia, indo ao
encontro de modas que ndo tém futuro.

Somos chamados a virar a pagina.

Uma realidade eclesial que levou a sério a crise de fé e fez suas as
indicagdes teoldgicas, biblicas, liturgicas e pastorais do Concilio e procurou
respondé-las com a intuicdo original de aplicar um “método catecumenal” é
o Neocatecumenato ou Caminho Neocatecumenal. A Santa Sé, através de
seus Orgdos oficiais, o entdo Pontificio Conselho para os Leigos (hoje
Dicastério para os Leigos, a Familia e a Vida) — que consultou a
Congregacao para a Doutrina da Fé, a Congregagdo para o Culto Divino, a
Congregacdo do Clero e a Congregacdo para a Educacdo Catolica — o
estudou durante alguns anos e emitiu o Decreto de “Aprovacao final” (11 de
maio de 2008). Nele, entre outras coisas, afirma-se:

Este novo itinerario de Iniciagdo Crista, nascido no sulco da renovagdo suscitada pelo
Concilio Ecuménico Vaticano II, encontrou o vivo interesse do entdo arcebispo de
Madri, Sua Exceléncia monsenhor Casimiro Morcillo, que encorajou os iniciadores do
Caminho a leva-lo as paroquias que o solicitassem. Ele se difundiu assim gradualmente
na arquidiocese de Madri e em outras dioceses espanholas. Em 1968, os iniciadores do
Caminho Neocatecumenal chegaram a Roma...

E o Estatuto do Caminho o reafirma com clareza: “O Caminho
Neocatecumenal € um itinerario de formagao catdlica que ‘esta a servigo do

64



BRASILIENSIS, \. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 ANAIS DE SIMPOSIO / SYUPOSIUM PROCEEDINGS

Bispo como uma das modalidades de realizagdo diocesana da Iniciagdo
Crista e da educacdo permanente da fé’” (Estatuto, art. 1, 2).

Acho muito interessante a linguagem do Decreto: na aprovagdo ad
experimentum de 2002, dizia-se: “O Caminho Neocatecumenal... Esta nova
experiéncia catequética, nascida no sulco da renovacdo suscitada pelo
Concilio Ecuménico Vaticano II...”. O Decreto final de 2008 afirma: “O
Caminho Neocatecumenal... Este novo itinerario de Iniciagdo Crista,
nascido no sulco da renovagdo suscitada pelo Concilio Ecuménico Vaticano
II...”: a mudanga ¢ fundamental. Nao porque em 2002 ele ndo fosse um
“itinerario de Iniciagdo Crista” (cf. Estatuto, art. 1), mas porque, de fato, o
texto da Santa Sé, no Decreto, ainda ndo o captava em toda essa densidade.
Agora o faz. O que se aprova ¢ “um novo itinerario de Iniciagdo Cristd” e
ndo “uma experiéncia catequética”, “uma espiritualidade particular”, levada
adiante por um “grupo especial”!.

Ainda que isso muitas vezes ndo seja compreendido em todo o seu
significado, trata-se de uma realidade eclesial, suscitada pelo Espirito para
por em pratica o Concilio Vaticano II. Dizia-o com muita lucidez uma
pagina da Notitiae, a revista da Congregacdo para o Culto Divino, dando seu
juizo sobre o Neocatecumenato ja em 19742,

Um instrumento, entre outros certamente — ¢ bom reafirma-lo para
evitar equivocos —, suscitado por Deus para responder hoje a este desafio,
em ultima analise, o desafio da Iniciagdo Cristd para formar comunidades
cristds. Este Caminho nao se propde formar novos grupos, novas agregacoes
na parodquia, mas iniciar nela um caminho de gestacdo para a f¢ adulta:
formando pouco a pouco comunidades cristds, transformando a pardquia
numa “comunhdo de comunidades”, comunidades capazes de dar os sinais
da fé: o amor e a unidade (cf. Jo 13,34-35; 17,21), que se tornam

Por isso deve-se notar o longo trabalho feito pelos responsaveis do Caminho, que continua ainda hoje,
talvez porque nao seja facil de compreender, com o Dicastério em questdo, para que ndo fosse — e ndo
seja — reconhecido como um “Movimento” ou uma “Associa¢do”, mas como “uma das modalidades
de realizagdo diocesana da Iniciagdo Cristd” (Estatuto do Caminho Neocatecumenal, Aprovagdo
definitiva (2008), art. 1,2).

“Todas as reformas, na Igreja, trouxeram novos principios e promoveram novas normas que
traduziram na pratica os intentos da propria reforma. Assim aconteceu apds o Concilio de Trento;
nem poderia ser diferente em nossos dias. A renovagdo liturgica incide profundamente na vida da
Igreja. Ha necessidade de que a espiritualidade liturgica faga germinar novas flores de santidade e de
graga, bem como de apostolado cristdo mais intenso e de agdo pastoral. Um modelo excelente dessa
renovagdo encontra-se nas ‘Comunidades Neocatecumenais’ que surgiram em Madri, em 1964, por
iniciativa de alguns jovens leigos, com a permissdo, o encorajamento e a béngdo do excelentissimo
Pastor madrileno, Casimiro Morcillo. As comunidades tém o objetivo de tornar visivel nas paroquias
o sinal da Igreja Missionaria e se esforgam por abrir o caminho a evangelizagao daqueles que quase
abandonaram a vida cristd. Para esse fim, os Membros das ‘Comunidades’ procuram viver mais
intensamente a vida litGrgica cristd comecando pela nova catequese e pela preparagdo ‘catecumenal’,
percorrendo, ou seja, com um caminho espiritual, todas aquelas fases que, na Igreja primitiva, os
catectimenos percorriam antes de receber o sacramento do Batismo” (Notitiae, n. 95-96, julho-agosto
de 1974, 229s).

65



Ezechiele Pasotti A INICIAGAO CRISTA

missionarias porque mostram ao mundo que amar € possivel — amar o
outro, que ¢ sempre diferente; ama-lo mesmo quando te faz um mal ou te
despreza; amé-lo quando € teu inimigo.

Recorda isso com precisao um nimero dos Estatutos (23,1), citando um
“Discurso aos Bispos de Ontario” de Sao Jodo Paulo II3:

Dessa forma, o Caminho Neocatecumenal contribui para a renovacgao paroquial desejada
pelo Magistério da Igreja de promover “novos métodos e novas estruturas”, que evitem
0 anonimato ¢ a massificacdo, ¢ de considerar “a paréquia como comunidade de
comunidades”, que “descentralizam e articulam a comunidade paroquial”.#

Dado que o Caminho ja ¢ bastante conhecido, limito-me aqui a indicar
como nele se realizam os enunciados e as indicagdes conciliares mais
significativas, expressas nas quatro Constituicdes: Lumen Gentium, Dei
Verbum, Sacrosanctum Concilium ¢ Gaudium et Spes.

No livro O esplendor da Liturgia Cristd, dedica-se um capitulo inteiro
(o V) ao dom que Deus fez a sua Igreja com o Concilio, restituindo-lhe a
figura mais adequada de “Povo de Deus”, de “Comunidade cristd”,
arrancando-a do anonimato de uma Igreja entendida juridicamente como
“sociedade perfeita”. Ela é certamente uma realidade historica, social e
independente da sociedade civil e politica, mas a communio a abre mais
diretamente ao mistério das pessoas que a compdem, em referéncia direta ao
mistério de Deus como comunhao de pessoas.

No Caminho, mediante o anuncio da Boa Nova, constitui-se esse
“grupo” de pessoas que, pouco a pouco, num longo caminho de gestacdo
para a fé, vao se constituindo em “comunidade cristd”: na medida em que a
Palavra de Deus e a liturgia vao tirando espaco do homem velho, que quer
tudo para si, para construir-se a si mesmo?, opera-se uma “conversdo”, uma
mudanca de ser, devida & graca do Senhor. Mas esse caminhar rumo ao
“homem novo” nao ¢ fruto nem de nossos esfor¢os, nem de nossa cabeca —
certamente, realiza-se na liberdade, porque ninguém ¢ forcado —, mas ¢ dom

3 Jodo Paulo II, “Aos Bispos do Canada em visita ad limina Apostolorum”, 4 de maio de 1999: “Nio se
pode deixar que o anonimato das cidades invada as nossas comunidades eucaristicas. Devem-se
encontrar novos métodos e novas estruturas para construir pontes entre as pessoas, de maneira que se
realize realmente esta experiéncia de acolhimento mutuo e de proximidade, exigida pela fraternidade
cristd. Talvez esta experiéncia e a catequese que a deve acompanhar se cumpram melhor no seio de
comunidades mais reduzidas, como se afirma na Exortagdo pos-sinodal: ‘Um meio de renovacao
paroquial, particularmente urgente nas pardquias das grandes cidades, pode ser encontrado talvez na
pardquia como comunidade de comunidades’ (Ecclesia in America, 41)”.

4 Jodo Paulo II, “Carta Enciclica Redemptoris Missio”, 7 de dezembro de 1990, 51.

A visdo antropologica de Sao Paulo que vé o “homem velho” for¢ado pelo pecado a viver para si

mesmo, fechado em si mesmo, ou seja, obrigado a oferecer tudo a si para se gratificar: “O amor de

Cristo nos possui; ¢ nds sabemos bem que um morreu por todos, portanto todos morreram. E ele

morreu por todos, para que aqueles que vivem nio vivam mais para si mesmos, mas para aquele que

morreu e ressuscitou por eles” (2 Cor 5,14-15).

66



BRASILIENSIS, \. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 ANAIS DE SIMPOSIO / SYUPOSIUM PROCEEDINGS

de Deus. Para que isso aconteca e comece a aparecer a communitas
christiana, devem ser demolidas aquelas “muralhas” dentro das quais eu me
defendia e, comigo, a minha sociedade de referéncia. Essa comunidade ¢
obra da graca de Deus: leiam-se aquelas espléndidas paginas de Bonhoeffer
sobre a vida comum®, onde ele declara que “a fraternidade ndo é um ideal,
mas uma realidade divina” e que “a fraternidade cristd ¢ uma realidade
pneumatica, ndao da psique”; e acrescenta:

Qualquer ideal humano, introduzido na comunhdo cristd, impede sua auténtica
realizacdo, e deve ser destruido para que possa viver a comunhdo verdadeira. Quem ama
o proprio sonho de comunhdo cristd mais do que a comunhdo cristd efetiva, estad
destinado a ser um elemento destruidor de toda comunhio cristd, mesmo que seja
pessoalmente sincero, sério e cheio de abnegagdo.”

Compreende-se entdo como essa obra seja longa, paciente: fazer
desaparecer pouco a pouco nossos projetos, nossas projecdes, Nossos
desejos, por mais que possam ser “piedosos e justos”, para dar espago a obra
de Cristo em nds e em nossos irmaos pressupde uma “vocagdo”, um
chamado de Deus, uma convic¢do profunda de que os irmaos ndo foram
escolhidos por alguma afinidade ou dom particular, mas por “vontade do
Senhor”: “Pois somos obra sua, criados em Cristo Jesus para as boas obras,
que Deus preparou para que nelas caminhassemos” (Ef 2,10), para chegar
ao cumprimento dessa obra divina: “O outro ¢ Cristo”®. Uma obra que ndo
s6 ndo pode ser realizada “em solitario”, mas que deve ser sustentada e
acompanhada pela Igreja, mediante o servigo dos catequistas que, passo a
passo, percorrem todas as etapas proprias do catecumenato, para chegar a
renovagdo das promessas batismais como adultos.

Iniciar, na Diocese ou na Pardquia, uma pastoral capaz dessa obra
divina exige certamente coragem e visao de futuro, pois nao se trata de abrir
um breve curso ou alguma conferéncia, mas de um itinerario no qual se trata
de dar espaco a acdo de Deus na vida das pessoas, uma vez que os modos e
os tempos dessa acdo nao sdo planejados por nds. A nds € requerida a
sabedoria e a paciéncia de esperar essa passagem do Senhor, em total
atencdo ao outro, aos outros. Muitas vezes essas duas virtudes nos faltam,
seja porque sobretudo nds presbiteros ndo aceitamos uma obra levada
adiante por outros, seja porque os tempos ndo os estabelecemos nods. E a
crise de Sao José que, encontrando-se com a esposa gravida por obra do

6 Dietrich Bonhoeffer, Vita commune, 50 ed. (Queriniana, 2012), 15-31.

7 Bonhoeffer, Vita commune, 22-23.

8 Palavras inspiradas a Kiko Argiiello pela Santa Virgem Maria, em 8 de dezembro de 1959, em seu
quarto: “E preciso fazer comunidades cristis como a Sagrada Familia de Nazaré que vivam em
humildade, simplicidade e louvor; o outro ¢ Cristo”, que constituem a inspiragdo fundante do
Caminho.

67



Ezechiele Pasotti A INICIAGAO CRISTA

Espirito Santo ¢ sendo “homem justo”, pensa em repudia-la em segredo;
serd necessaria a obra de um anjo para tranquiliza-lo: “José, filho de Davi,
nao temas receber Maria, tua esposa. De fato, o menino que foi gerado nela
vem do Espirito Santo” (Mt 1,20). Também para um bispo ou para um
paroco pode haver essa crise profunda diante de um “carisma” do qual ndo
se sente “pai”’; mas sem a acolhida do dom, tal como Deus o pensou e a
Igreja o aprovou, talvez ndo daremos inicio a uma pastoral de Iniciacdo
Crista.

O Concilio Vaticano II nos lembrou que “Cristo, unico mediador,
constituiu sobre a terra e sustenta incessantemente sua Igreja santa,
comunidade de fé, de esperanca e de caridade, como organismo visivel,
através do qual difunde para todos a verdade e a graca” (LG 8) e que os
Bispos “receberam o ministério da comunidade para exercé-lo com seus
colaboradores, sacerdotes e diaconos” (LG 20): temos hoje necessidade de
dedicar toda a nossa atengdo pastoral a reedificar a Igreja, “comunidade de
fé, de esperanca ¢ de caridade”, e a Iniciagdo Crista posta em pratica pelo
Caminho Neocatecumenal pode realmente ser um instrumento precioso para
essa obra.

Podemos agora dar uma olhada em como s@o acolhidos e postos em
pratica, no Caminho Neocatecumenal, os conteudos de outro documento
central do Concilio: a Dei Verbum, a Constituicdo sobre a Revelagcdo Divina.
Também a isso dedicamos o capitulo IV do livro, pelo que queremos apenas
aqui oferecer algumas énfases em relacao ao Caminho.

Refletindo sobre a Palavra de Deus, sobre o dom que foi feito a Igreja
com a Dei Verbum, mencionavamos como ¢ fundamental captar a realidade
de “evento” que a Palavra de Deus sempre traz consigo’. Se é verdade que a
primeira palavra do homem foi um “TU” gritado ao Criador diante da
extraordinaria beleza da cria¢do!®, quando a prépria Palavra divina — o
Verbo divino — veio colocar sua tenda entre nés (cf. Jo 1,14), no coragao de
um homem — e com Ele no coragdo de todos os homens — explodiu toda a
plenitude da divindade (cf. Cl 2,9): desde entdo Deus se fez realmente
Emanuel/Deus-conosco, ¢ 0 homem — com seu “complemento necessario”,
a mulher — tornou-se templo de Deus, numa alianca de natureza esponsal
com Deus que define o homem de modo verdadeiramente novo, porque o
diviniza: e nenhum transumanismo — a tentacdo propria do homem
moderno de recriar-se a propria imagem e semelhanga —, por mais
visionario que seja, pode sequer sonhar com algo semelhante.

9 Ver Ezechiele Pasotti, /I cammino neocatecumenale. 50 anni di iniziazione cristiana degli adulti
(Cantagalli, 2019), 59-72.
10 Ver Louis Bouyer, // rito e I'uomo (Morcelliana, 1964), 74-75.

68



BRASILIENSIS, \. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 ANAIS DE SIMPOSIO / SYUPOSIUM PROCEEDINGS

A experiéncia de Gn 3 vem iluminar essa Palavra/Evento: apds o pecado
do homem, a primeira palavra que Deus dirige a0 homem ¢é uma pergunta;
tal pergunta, que ¢ uma espécie de lamentagdo divina, em hebraico, consta
de uma so6 palavra: ‘ayyekkah?, “onde estas?” (Gn 3,9). Obviamente Deus ja
sabia onde estava Addo. Mas entdo por que lhe perguntar? E uma forma de
por-se a procura do homem, que se havia escondido, e impeli-lo a encontrar-
se com o Deus vivo. Sim, claro, Deus sabia onde estava o homem, e
contudo Ele — notem-se algumas sutilezas psicologicas do texto biblico —
desce até ecle, que se havia escondido, “escondendo” sua onisciéncia,
“esvaziando-se” (cf. FI 2,7) de certo modo da plenitude de seus atributos,
por amor ao homem e a mulher, agora ‘“vazios” de comunhdo, para
preenché-los novamente com a plenitude de sua presenga amorosa.

E eis aqui a Palavra/Evento, o evento da Palavra: “Adao, onde estas?”;
“Tu, eu, onde estamos?”. Toda vez que ¢ proclamada a Palavra de Deus, esta
¢ a pergunta que ela suscita. Nao ¢ uma palavra de julgamento ou de
condenagdo, ndo ¢ uma palavra moral, mas uma Palavra que torna presente
esse Deus apaixonado pelo homem, que ndo abandona o homem ao seu
pecado, mas que em Jesus Cristo chega “a fazer-se pecado” por ele (2Cor
5,21).

No Caminho, ¢ gradualmente iniciado a escuta da Palavra de Deus —
evento: desde o anuncio da Boa Nova até os primeiros passos, com a
entrega da Escritura feita pelo Bispo — ¢ a Igreja que tem a chave para abrir
o mistério da Palavra de Deus (cf. Ap 5,1-10: o livro selado) —, a celebragao
semanal (com a respectiva preparagdo feita por um grupo de irmaos, com
uma introdug@o progressiva a toda a Escritura, primeiro através de palavras
simples (para aprender a linguagem biblica), depois a eventos mais
complexos, a nomes proprios que preenchem a histéria da Revelacdo de
Deus, até os livros inteiros dela). E, algo realmente notavel, a Palavra ¢é
sempre celebrada: em casa, nas preparagdes, em comunidade, nas varias
etapas que constituem o itinerario neocatecumenal. A celebragdo
comunitaria da Palavra ¢ a garantia de coloca-la sempre em seu verdadeiro
contexto de “tradi¢do eclesial”.

Uma experiéncia de encontro pessoal com a Palavra de Deus, mas numa
celebracdo comunitaria que tem dado numerosos frutos, ¢ a scrutatio (cf. Jo
5,39), aberta a todos, mas sobretudo aos jovens. O judaismo pos-biblico
ressalta a centralidade do estudo da Tora: “Vira-a e revira-a, porque nela ha
tudo” (cf. m.Av 5,22): interpreta-la significa antes de tudo “perscruta-la”
(cf. o verbo hebraico darash, ‘procurar’, “investigar”, de onde vem o termo
midrash), ou seja, extrair de seu tesouro inesgotavel todas as
potencialidades de significado. J& na tradi¢do judaica, a Tora tem bem

69



Ezechiele Pasotti A INICIAGAO CRISTA

“setenta rostos” (ou “sabores”) e nela “brilham muitas luzes” (NumR
13,15)!,

O desejo do Concilio, como viamos antes, de que as Sagradas
Escrituras, que contém a palavra de Deus, porque inspiradas, e portanto “sdo
verdadeiramente palavra de Deus” (DV 24), impregnassem a vida da Igreja
(DV 21-25), aprendendo “a sublime ciéncia de Jesus Cristo” (Fl 3,8) e
estabelecendo “o diadlogo entre Deus e o homem” (DV 25), ¢ assim
realmente posto em pratica na comunidade crista.

Uma terceira Constitui¢do do Concilio recebe verdadeira relevancia no
Caminho Neocatecumenal: a Sacrosanctum Concilium. Ja dissemos algo
sobre isso'?, sublinhando sobretudo a “novidade” operada pelo Concilio,
que ndo diz respeito tanto as formas litargicas quanto a uma nova leitura
teologica da Liturgia. Por que ¢ importante captar essa novidade? Porque ela
muda, de certo modo, a natureza da nossa relacdo com Deus: trata-se de
passar de um “uso” do culto e de Deus — para dizé-lo de forma um pouco
radical — quase “econémico”:

“Cultual” é o “cuidado” (ainda que assim “espiritualizado”) que um homem dirige ao
seu Deus, para assegurar-se assim da sua béncéo e da sua prote¢@o... O homem “cuida”
da divindade com sacrificios e atos de adorag@o, pois sente-se dependente dela. Os atos
de culto servem para manter distante a colera da divindade e para obter sua béngdo. O
“culto” serve, portanto, para obter uma garantia para as necessidades humanas
fundamentais e para alcangar os beneficios desejados, no sentido do do ut des'3,

para chegar a acolher o dom de Deus, sua salvac¢do: o dom do Espirito Santo
e revestir-nos de natureza divina (a santificagdo, a divinizacdo, da qual fala
tanto — e com razdo — a teologia oriental). A liturgia crista ndo apenas nao
tem origem nem parte de baixo, do homem, mas nos foi revelada, trazida do
céu. Essa nova compreensdo da Liturgia, viamos também nas palavras do
Papa Francisco, tem no centro a Pascoa, o Mistério pascal, a celebragcdo da
Vigilia pascal. Ndo sei se consigo expressar toda a novidade dessa
abordagem a liturgia cristd, para captar algum vislumbre da originalidade
divina dessa liturgia: “divina”, ndo apenas porque tem a ver com ‘“‘coisas
santas”, mas num sentido ainda mais forte: “divina” porque ¢ celeste, ¢ um
antegosto do céu, nos permite tocar com as maos as “coisas do céu”.

A dimensdo pascal da Liturgia cristd ¢ aqui evidente: mediante a
encarnagdo do Verbo, a propria matéria é “colocada em Deus”, “deificada” —
se podemos nos expressar assim: na carta aos Colossenses, Sdo Paulo diz
que em Cristo “habita corporalmente toda a plenitude da divindade” (CI 2,9)

11 Ver Biblia de Jerusalém, nota g em Jo 5,39.
12" Ver Pasotti, Il cammino neocatecumenale. 50 anni di iniziazione cristiana degli adulti, 73-87.
13 Michael Kunzler, La liturgia della Chiesa (Jaka Books, 1996), 44-48.

70



BRASILIENSIS, \. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 ANAIS DE SIMPOSIO / SYUPOSIUM PROCEEDINGS

— note-se a forga e a originalidade daquele “corporalmente” — e continua
dizendo que noés participamos da “plenitude d’Ele”.

E a celebragdo da Vigilia Pascal recebeu no Caminho aquela
centralidade, aquele cuidado e aquele esplendor que a tornam realmente a
“Vigilia de todas as vigilias”, como diz a aclamacao do Preconio: “Esta ¢ a
noite em que Cristo destruiu a morte e dos infernos ressuscitou vitorioso”,
torna-se 0 anuncio e¢ a garantia de cada celebracdo dominical. De ano em
ano, ela ilumina com seu esplendor cada celebracdo dominical, dando-lhes
uma dimensdo pascal. Durante a visita ad limina do episcopado dominicano
em 2015, o Papa Francisco, junto com seu vivo encorajamento dado ao
Caminho, quis sublinhar aos Bispos como o Caminho teve uma importancia
notavel em “restaurar na Igreja a Noite Pascal”!4.

Notavel também ¢ a atengdo que o Caminho dedica a Cinquentena
pascal — os 50 dias que vdo da Pascoa até Pentecostes — com as
comunidades que concluiram o itinerario neocatecumenal e entraram no
tempo da formacdo permanente: os Estatutos dedicam o Titulo III
justamente a “Educacdo permanente da fé”, como “um caminho de
renovagdo na Paroquia” (nn. 22-23). Note-se aqui como a Igreja soube
formar ao longo dos séculos um tempo de preparacdo para a Pascoa, a
Quaresma, mas nao teve ocasido, exceto por um espago mistagogico para os
neofitos quando ainda havia o catecumenato, de expressar com 0 mesmo
vigor a importancia desse tempo pascal, apesar de tantos textos patristicos
que falam dele'>.

Nas nossas Paroquias hé realmente necessidade de redescobrir a Pascoa:
Deus que irrompe com sua morte em nosso “Egito de morte e de
sofrimento”, para nos introduzir, arrastar para dentro da vida eterna,

140 episddio foi narrado pelo Arcebispo emérito de Santo Domingo, Dom Ramén de la Rosa y Carpio,
em 28 de junho de 2015, aos itinerantes daquele pais: “Ha pouco tempo celebramos a visita ad limina
nos, bispos dominicanos. O Santo Padre nos recebeu mudando o protocolo: antes nos recebia um a
um durante um quarto de hora e concluia com uma breve mensagem comum. Desta vez mudou o
protocolo, recebendo-nos todos juntos e conversando paternalmente por mais de uma hora e meia...”.
O Arcebispo destacou os sete pontos sublinhados pelo Santo Padre a respeito do Caminho
Neocatecumenal. Aqui recordo dois particularmente ligados ao que estamos dizendo: “O Caminho
Neocatecumenal restaurou na Igreja a Noite Pascal, que ¢ o centro da vida cristd... O Caminho
Neocatecumenal ¢ a realidade que mais conhece sobre a Iniciagdo Cristd. Consultem e, se necessario,
corrijam os catequistas, as comunidades... (porque corrigir é amar)..., porém corrijam com 0s
Estatutos em maos!” (O Caminho Neocatecumenal nos discursos do Papa Francisco e Documentos
da Igreja, Roma: Centro Neocatecumenale, 2019, 148-149).

15 Veja-se, por exemplo, o comentario de Santo Agostinho ao Salmo 148, onde ele exemplifica a
celebragdo desses dois tempos na Igreja (Quaresma e Tempo Pascal): “O periodo que precede a
Pascoa representa a tribulacdo em que nos encontramos no presente; aquele que celebramos agora,
depois da Pascoa, representa a bem-aventuranga, na qual estaremos na eternidade. Portanto, o que
celebramos antes da Pascoa ¢ o tempo que vivemos agora, enquanto o que celebramos depois da
Pascoa ¢ uma antecipagdo figurativa daquilo que ainda ndo possuimos” (Agostino d’Ippona,
“Esposizione sul Salmo 148”, Augustinus.it, https://www.augustinus.it/italiano/esposizioni_salmi/
esposizione salmo 206 _testo.htm, n. 1).



Ezechiele Pasotti A INICIAGAO CRISTA

tornando-nos participantes de sua ressurrei¢do. Toda liturgia cristd ou
celebra essa irrupgdo de Cristo, essa sua vitoria sobre a morte, ou nao ¢
liturgia cristd e permanece um “ato de culto” que o homem realiza, talvez
com referéncia também a Cristo, mas sem dimensdo pascal, porque toda
liturgia crista celebra e recria o homem novo, o homem celeste, a “estatura
de Cristo”, “a medida do dom de Cristo” (Ef 4,7) — e ndo insistiremos nunca

r

o suficiente nesse fato. Em outras palavras, ou € “agcdo de Deus” que nos

“cristifica” ou é um simples “ato religioso humano”. Ainda que isso,
claramente, aconte¢ca num processo de gradualidade.

Seria interessante aqui — mas vai além dos limites desta breve
introdugdo — mostrar como esse “divino” nao se impde ao homem de fora,
do exterior, mas caracteriza ¢ define o homo religiosus: o homem traz em
seu DNA essa dimensdo religiosa — ndo de uma religido qualquer — mas
desta Liturgia crista.

Gradualmente, o Caminho introduz o fiel a essa plena e ativa
participacdo na celebragdo pascal, que ¢ propria de toda a Igreja.

E ha ainda um ponto importante a sublinhar, para mostrar toda a forca
que uma pastoral conciliar pode trazer a Igreja de hoje: acolher a dimensao
evangelizadora da Gaudium et Spes, a 4* Constitui¢ao do Concilio Vaticano
II, e do Decreto Ad Gentes. De fato, tudo o que viemos dizendo seria
realmente bem pouca coisa se se reduzisse a um discurso ad intra, algo que
serve a nos, para nossa perfei¢ao moral...

O Papa Francisco nos surpreendeu quando, na Exortacdo Apostolica
Evangelii Gaudium (24 de novembro de 2013), nos colocou diante da
urgéncia de uma “Igreja em saida” (nn. 20-24), chamando-nos a uma
“pastoral de conversdo” (nn. 25-33): a Igreja estd em funcdo de uma
missdo: a evangelizacdo. A pergunta simples que podemos nos fazer poderia
ser: “Por que evangelizar, por que a missdo hoje?”. A resposta ¢ igualmente
simples e radical: para restituir ao homem de hoje aquela beleza, aquela
dignidade de “filho de Deus” que s6 o antincio cristdo lhe oferece. Se a
antropologia revelada de Hebreus 2,14-15 deve ser levada a sério, se a
antropologia de Paulo, em 2 Corintios (5,15) — que ja recordamos — ¢
verdadeira; se ¢ verdadeiro o anuncio que Paulo faz a seguir, que “se
alguém estd em Cristo, ¢ uma nova criatura; as coisas antigas passaram; eis
que nasceram coisas novas”, se ¢ verdadeiro o ministério da reconciliagao
que nos foi confiado (cf. 2 Cor 5,15-18), como nao fazer correr pelo mundo
essa boa noticia, como ndo fazer nossa aquela exclamagdo apaixonada,
ainda de Paulo: “Ai de mim se ndo anunciar o Evangelho™? (1 Cor 9,16). E
essa a paixdo evangelizadora que acompanhou, marcou, martirizou a Igreja
nestes 2000 anos de histdria; claro, sem esquecer toda a fragilidade humana,



BRASILIENSIS, \. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 ANAIS DE SIMPOSIO / SYUPOSIUM PROCEEDINGS

também muitos pecados, muita violéncia atrds da qual escondemos e
cobrimos nossa vergonha. Mas ndo ¢ justo, por causa disso, esquecer tanta
santidade, tanta obra de Deus que acompanhou a missao.

O homem de hoje esta sedento de boa noticia, de kerygma (para usar
uma palavra cara ao Papa Francisco): ele o recorda também na Exortagdo
Apostolica Querida Amazénia (2020, nn. 63-65):

A auténtica opgdo pelos mais pobres e abandonados, a0 mesmo tempo que nos impele a
liberta-los da miséria material e defender os seus direitos, implica propor-lhes a amizade
com o Senhor que os promove e dignifica. Seria triste se recebessem de nés um codigo
de doutrinas ou um imperativo moral, mas ndo o grande antncio salvifico, aquele grito
missionario que visa o cora¢do e da sentido a todo o resto. Nem podemos contentar-nos
com uma mensagem social. Se dermos a vida por eles, pela justica ¢ a dignidade que
merecem, ndo podemos ocultar-lhes que o fazemos porque reconhecemos Cristo neles e
porque descobrimos a imensa dignidade a eles concedida por Deus Pai que os ama
infinitamente.

Eles tém direito ao anuncio do Evangelho, sobretudo aquele primeiro anuncio que se
chama querigma ¢ “¢ o anuncio principal, aquele que sempre se tem de voltar a ouvir de
diferentes maneiras e aquele que sempre se tem de voltar a anunciar duma forma ou
doutra” (Evangelii Gaudium, 164). E o antincio de um Deus que ama infinitamente cada
ser humano, que manifestou plenamente este amor em Cristo crucificado por nds e
ressuscitado na nossa vida. Proponho voltar a ler um breve resumo deste conteudo no
capitulo IV da Exortagdo Christus vivit. Este antincio deve ressoar constantemente na
Amazonia, expresso em muitas modalidades distintas. Sem este anuncio apaixonado,
cada estrutura eclesial transformar-se-a em mais uma ONG e, assim, ndo responderemos
ao pedido de Jesus Cristo: «Ide pelo mundo inteiro, proclamai o Evangelho a toda a
criatura (Mc 16, 15).

Qualquer proposta de amadurecimento na vida crista precisa de ter este anuncio como
eixo permanente, porque “toda a formacao cristd é, primariamente, o aprofundamento do
querigma que se vai, cada vez mais ¢ melhor, fazendo carne” (Evangelii Gaudium, 165).

[...]. Deste modo, o querigma e o amor fraterno constituem a grande sintese de todo o
conteudo do Evangelho [...].

E o Caminho Neocatecumenal, como coroamento do processo de
Iniciagdo Cristd, vem produzindo ha muito tempo um despertar missionario
em nossas dioceses ¢ paroquias. Ndo somos nem 0S primeiros nem os
Unicos — repetimos isso para evitar qualquer mistificacdo — mas nao se pode
ignorar o fato de tantos catequistas itinerantes, de milhares de familias que,
curadas e preenchidas pela graga divina, se oferecem para serem enviadas,
muitas vezes com seus filhos, em missdo, e até mesmo comunidades inteiras
que se colocam a disposicao de bispos e parocos para apoiar comunidades
frageis em situagdes dificeis ou para serem um novo sinal de presenca crista
onde ela nunca existiu ou € muito fragil.

Eis os frutos de uma pastoral renovada que levou a sério a Iniciagdo
Crista, a beleza da Iniciagdo Cristd. Um processo gradual que, na Palavra de



Ezechiele Pasotti A INICIAGAO CRISTA

Deus, na Liturgia!® ¢ na Comunhdo fraterna, faz crescer na fé, no amor a
Igreja: pouco a pouco vai-se formando outro Cristo, dentro de um corpo
concreto: a comunidade crista.

Onde ¢ possivel ver a beleza do amor? Justamente na Igreja, na
comunidade crista.

Na comunidade cristd, a familia, hoje tdo agredida, tdo desagregada,
encontra seu espago, um apoio particular. Dia ap6és dia, sob a Palavra de
Deus, pode-se aprender o perdado reciproco, e, no perddo, torna-se um dom
um para o outro... Nasce a alegria de doar a vida, de estar aberto a vida.
Nasce a alegria de transmitir aos proprios filhos o dom da fé, como o dom
mais importante recebido de Deus. E da familia restaurada, aberta a vida,
nascem as vocagoes.

E de fundamental importancia constituir nas Paréquias esses “lugares”
onde possamos nos tornar adultos na fé, onde possamos transmitir a fé aos
filhos. Onde tantos “pequenos”, distantes da Igreja, esmagados por uma
historia demasiado pesada, que carregam o peso do proprio pecado ou do
pecado alheio — tantos irmdos e irmas sozinhos, tantos pecadores, cujo
nimero aumenta dia ap6s dia — possam ser acolhidos e acompanhados num
caminho de fé que nao exige nada, mas que lhes oferece a experi€ncia do
perddo e da ternura de Deus. Esta é a misericordia pela qual o Papa
Francisco ¢ apaixonado. Uma misericordia que inaugura a beleza de Deus
no mundo. Nossas Paroquias, junto com muitas outras expressdes pastorais,
tém hoje urgéncia de abrir esses lugares de evangelizacdo, um verdadeiro
“laboratorio sacramental”, como o chamou uma vez Jodo Paulo II.

E claro que para colocar em pratica essa nova pastoral é preciso tempo e
paciéncia; ap6s quatro séculos de fixismo litirgico, de devogdes e de
pregacdo bastante moralizante, compreende-se como os fi¢is ndo sabem
como abrir e interpretar a Escritura, nem como participar frutuosamente da
Liturgia, mas se o Pastor estd convencido da urgéncia pastoral de uma
Iniciag@o Crista, mesmo diante de dificuldades ou aparentes fracassos, pode
recomecar a partir daquela pequena semente, esse “grdo de mostarda” (cf.
Mt 13,31-32) ja presente para que possa crescer até dar seus frutos: muitos
“Cenaculos” onde os homens de hoje, desorientados e oprimidos, possam
encontrar-se com Cristo Ressuscitado e fazer Pascoa com Ele.

16 Bento XVI, no encontro com as comunidades do Caminho Neocatecumenal em 12 de janeiro de
2006, confirmava o itinerario das pequenas comunidades e a pratica litirgica do Caminho: “A
importancia da liturgia e, em particular, da Santa Missa na evangelizacao foi repetidamente destacada
pelos meus Predecessores, ¢ a vossa longa experiéncia pode muito bem confirmar como a
centralidade do mistério de Cristo celebrado nos ritos litirgicos constitui um caminho privilegiado e
indispensavel para construir comunidades cristds vivas e perseverantes” (Bento X VI, “A Comunidade
do Caminho Neocatecumenal”, Santa S¢, 12 de janeiro de 2006, http://www.vatican.va/content/
benedict-xvi/pt/speeches/2006/january/documents/hf ben-

74



BRASILIENSIS, \. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 ANAIS DE SIMPOSIO / SYUPOSIUM PROCEEDINGS

Até agora nao falamos de “sinodalidade”, palavra magica do mundo
eclesial e teologico atual, e por uma escolha precisa: propuseram-nos dizer
uma palavra ao final deste encontro; baseio-me em algumas reflexdes,
preparadas com o advogado Adelchi Chinaglia em 2022, e enviadas ao
Dicastério “Leigos, Familia e Vida”.

Além de todo o trabalho sinodal realizado nas Par6quias e nas Dioceses,
merece ser afirmado que toda a estrutura da Inicia¢@o Crista realizada pelo
Caminho se fundamenta numa base de sinodalidade, visto que ¢
implementada envolvendo o Bispo, os Parocos com seus presbiteros, os
catequistas e todos os leigos envolvidos..., tanto que se pode afirmar
serenamente que o Caminho Neocatecumenal ¢ uma forma eclesial concreta
para viver a sinodalidade (cf. Instrumentum laboris da XVI Assembleia
Geral Ordinaria do Sinodo dos Bispos, n°® 23), porque o proprio fundamento
da sinodalidade encontra-se no Batismo, chamado a tornar-se “discipulo
missionario”.

Entre os tracos de sinodalidade presentes nas varias realizagdes do
Caminho Neocatecumenal, queremos destacar: antes de tudo, as duas
colunas sobre as quais se articula toda a experiéncia do Caminho, por
inspiragdo da Virgem, que sdo: “E preciso fazer comunidades que vivam em
humildade, simplicidade e louvor, como a Sagrada Familia de Nazaré” e “o
outro ¢ Cristo”. Nao conhecemos forma mais auténtica de sinodalidade do
que esta: “O outro ¢ Cristo”, e ¢ o principio que anima a experiéncia de fé e
vida das comunidades.

Toda a evangelizacdo encontra no kerigma seu anuncio fundamental e
na atengdo aos distantes o espaco existencial de sua realizagdo: esse aniincio
recebeu aprovagdo da Congregacdo para a Doutrina da Fé, juntamente com
todo o Diretdério do Caminho.

Junto ao anuncio, as modalidades de participagdo na Liturgia da Palavra
de Deus se realizam com plena escuta de todos os irmaos da comunidade,
em conformidade com as indicagdes do caminho sinodal, assim como as
celebragdes litargicas das comunidades, onde se vive uma verdadeira
participagao.

Uma forma particular de sinodalidade ¢ constituida pelas missio ad
gentes: uma pequena comunidade cristd, com seu proprio presbitero e uma
carta de missdo do Bispo, formada por quatro ou cinco familias, algumas
irmads, que se oferecem para se estabelecer em zonas descristianizadas, ou
onde se veja necessaria uma implantatio Ecclesiae, a pedido dos Bispos. As
missio ad gentes vivem a sinodalidade segundo as diretrizes —
profundamente sinodais — mencionadas acima com referéncia as
comunidades neocatecumenais paroquiais: “Nisto todos saberdo que sois
meus discipulos, se tiverdes amor uns pelos outros” (Jo 13,35).

~
ot



Ezechiele Pasotti A INICIAGAO CRISTA

Outra expressdao de auténtica sinodalidade sdo as Communitates in
missionem: comunidades inteiras, que concluiram seu proprio itinerario
neocatecumenal, aceitam ser enviadas a dreas periféricas de grandes
cidades, onde a Paroquia ndo consegue estar presente, para se colocarem a
servigo do Paroco e iniciar uma pastoral missionaria.

Junto a essa forma de evangelizacdo, ha alguns anos foi iniciado o “Pos-
Crisma”: uma experiéncia pastoral para educar na fé os adolescentes que
vivem a transicdo da adolescéncia para a juventude (idade entre 12/13 anos
e 18/19). O paroco apoia a catequese dos jovens, com a colaboragdo ativa de
grupos de familias adultas na fé.

Podemos concluir confirmando com a experiéncia o que foi afirmado
pelo Instrumentum laboris de 2024 (n. 23): “O caminho da Inicia¢ao Crista
do adulto é um contexto privilegiado para compreender a vida sinodal da
Igreja”.

Referéncias bibliograficas

Agostino d’Ippona. “Esposizione sul Salmo 148”. Augustinus.it. https://
www.augustinus.it/italiano/esposizioni_salmi/
esposizione_salmo_206_testo.htm.

Bento XVI. “A Comunidade do Caminho Neocatecumenal”. Santa Sé, 12 de
janeiro de 2006. http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/
speeches/2006/january/documents/hf_ben-
xvi_spe_20060112_neocatecumenali.html.

Bonhoeffer, Dietrich. Vita commune. 5 ed. Queriniana, 2012.

Bouyer, Louis. I rito dell'uvomo. Morcelliana, 1964.

Estatuto do Caminho Neocatecumenal. Aprovagdo definitiva. 2008.

Jodo Paulo II. “Aos Bispos do Canadéd em visita «ad limina Apostolorum»
(4 de maio de 1999)”. Santa Sé, 4 de maio de 1999. http://
www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1999/may/documents/
hf_jp-ii_spe_19990504_ad-limina-canada-ontario.html.

Jodo Paulo II. “Carta Enciclica Redemptoris Missio”. Santa Sé, 7 de
dezembro de 1990. http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/
encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-
missio.html.

Kunzler, Michael. La liturgia della Chiesa. Jaka Books, 1996.

Notitiae. n. 95-96 (agosto de 1974).

O Caminho Neocatecumenal nos discursos do Papa Francisco e
Documentos da Igreja. Centro Neocatecumenale, 2019.



BRASILIENSIS, \. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 ANAIS DE SIMPOSIO / SYUPOSIUM PROCEEDINGS

Pasotti, Ezechiele. Il cammino neocatecumenale. 50 anni di iniziazione
cristiana degli adulti. Cantagalli, 2019.

~1
pN |





