BRASILIENSIS, \. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 ANAIS DE SIMPOSIO / SYUPOSIUM PROCEEDINGS

ARTE E LITURGIA

ART AND LITURGY

Pe. Segundo Tejado Mufioz
Licenciado em Histéria da Igreja e Histdria da Arte Crista
pela Pontificia Universidade Gregoriana (Roma)

DOI: 10.64205/brasiliensis.14.27.2025.233

Publicado sob licenga Creative Commons @
Atribuicdo 4.0 Internacional (CC BY 4.0)

No romance “O sumig¢o da Santa” do brasileiro Jorge Amado (1912-
2001)!, narram-se as aventuras de uma estatua de Santa Barbara, padroeira
dos mineiros, dos bombeiros e também protetora contra as tempestades, que
¢ levada desde o Reconcavo pela Baia de Todos os Santos, para ser exibida
numa exposicao de arte sacra na capital, Bahia, acontecimento que ¢ visto
pela imprensa local como “o ato cultural mais importante do ano”. Assim
que o barco atraca, a Santa adquire vida propria e desce da embarcacao que
a transportava, desaparecendo. Comegam entdo os problemas para os
organizadores da mostra de arte, com todo tipo de conjecturas sobre o
destino da estatua da santa desaparecida repentinamente. Durante alguns
dias a estatua se dedica a visitar, sob a aparéncia de Iansa, senhora paga do
furacdo e da guerra, as pessoas que habitavam nesta cidade, fugindo da
custddia de uma irma religiosa e de um sacerdote que a tinham sob
encomenda e sobretudo de D. Maximiliano von Gruden, culto prelado de
origem alema, diretor do Museu diocesano, onde a mostra de arte sacra
tinha que se realizar ¢ na qual a estitua de Santa Barbara era a peca
principal.

O romance esta ambientado no final dos anos sessenta, durante o
pontificado de Paulo VI, com a dificil aplicacdo do Concilio Vaticano II,
sobretudo em matéria litargica. A estatua de Santa Barbara, tutelada pelos
escritorios diocesanos e venerada pelo povo que a tem por milagrosa,
funciona como uma metafora do que ¢ a arte sacra. A santa foge tanto do
culto quase idolatrico de uma certa piedade popular, como dos critérios do
patrimonio artistico. Sai da igreja onde ¢ venerada, quase idolatrada, mas
nao quer entrar tampouco no museu, onde sera exposta a contemplagdo fria
dos visitantes. Numa palavra: vai com seu povo, onde esta a vida. Depois de

I Jorge Amado, La desaparicion de la santa (Debolsillo, Penguin Random House, 1988).

101



Segundo Tejado Munoz ARTE £ LITURGIA

resolver diversas situagdes de injustica ¢ uma vez terminada sua missao, se
apresenta na sala de exposi¢des, onde estava previsto que fosse exposta.

O museu, cemitério da arte sacra

Por que conto esta historia de Santa Barbara? Pediram-me que falasse
de arte e liturgia e ndo encontro exemplo melhor para definir o que entendo
por arte no contexto litirgico, do que esta fuga de Santa Barbara, que ndo
quer ser objeto de culto idolatrico e de religiosidade, mas também ndo quer
terminar seus dias na fria sala de um museu, perdendo o “aurea” que a
caracteriza como obra sacra, segundo a famosa expressdo de Walter
Benjamin®. Santuarios da cultura da cidade pds-moderna, que se tornam
cemitérios, tanatorios das obras de arte sacra. Uma obra de arte religiosa
entra na sala de exposicdes porque sai da igreja e da vida litargica e, saindo
dessa funcdo, converte-se em arma politica (Benjamin) ou simplesmente
entra na logica do mercado. A igreja, a catedral, converte-se em sala de
concertos ou sala de exposi¢des. Byung-Chul Han — um filésofo coreano
que ensina filosofia na Alemanha — referindo-se as obras de arte afirma:
“perdem seu valor cultual no momento em que sdo expostas. O valor da
exposi¢ao substitui o cultual. As mostras ndo sao festas, mas espetaculos e o
museu, seu Golgota”. Paul Valéry, num famoso artigo de 1923, afirma:
“Conseguiremos algum dia fazer do museu um lugar tao atrativo, tdo cheio
de vida como a rua que vemos através de suas janelas?”*. O conceito de
museu como um lugar despojado de vida. Todas essas consideragdes nos
vao aproximando do verdadeiro lugar onde a obra de arte adquire seu
verdadeiro sentido. Fagcamos um segundo passo sempre de maos dadas com
Santa Barbara.

A obra de arte-idolo

Santa Barbara foge do museu desprovido de vida, mas foge igualmente
de sua colocagdo no templo, onde ¢ “venerada” pelos fi¢is. Também neste
lugar ndo encontra sua razao de ser. A imagem de uma santa, ou um objeto
qualquer, podem se tornar objeto idolatrico.

O povo de Israel vive constantemente o risco de cair na idolatria: os
objetos sagrados se tornam idolos aos quais pedir a vida, a salde, a riqueza,

2 Ver Giuliano Zanchi, “I santuari postmoderni del culto dell’arte”, Pierluigi Piccini BLOG, 15 de
margo de 2025, https://pierluigipiccini.it/i-santuari-postmoderni-del-culto-dellarte/.

3 Ver Walter Benjamin, L opera d’arte nell’epoca della sua riproducibilita tecnica (Et Saggi, 2014).

4 Paul Valéry, “El problema de los museos”, Fundamentos de arquitectura y patrimonio, 2005,107.

102



BRASILIENSIS, \. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 ANAIS DE SIMPOSIO / SYUPOSIUM PROCEEDINGS

etc.: recordamos o episddio do bezerro de ouro (cf. Ex 32). Por esta razdo,
os profetas em Israel lutam constantemente contra qualquer representagdo
do divino: “Nao fards escultura nem imagem alguma do que h4 acima no
céu nem do que ha abaixo na terra” (Dt. 4,15-20). O rei Ezequias destroi
todas as reliquias do profeta Moisés:

Ezequias fez o que era reto aos olhos do Senhor, como antes o havia feito Davi, seu pai.
Tirou os altares dos montes e despedacou as imagens, cortou os simbolos de Asera e
destruiu a serpente de bronze que Moisés havia feito, a qual até entdo os israelitas
queimavam incenso, ¢ chamou-a Nejustd. Ezequias pds sua esperanga no Senhor, Deus
de Israel, e nem antes nem depois dele houve outro rei como ele entre todos os reis de
Judé, pois seguiu o Senhor e ndo se afastou dele; ao contrario, obedeceu aos
mandamentos que o Senhor prescreveu a Moisés. O Senhor estava com Ezequias. Para
onde quer que ele ia, tinha sucesso. (2Rs 18,1-5)

O rei Ezequias destréi os simbolos de Moisés e que o povo de Israel
conservava como reliquias de sua histéria de salvagdo. Esses simbolos
haviam se tornado idolos. Ezequias percebe que essa idolatria do povo
levaria seu reino e o préprio povo de Israel e sua missao no mundo a ruina.
Ezequias os destrdi sem hesitacdo e ¢ exaltado por essa agao.

Santa Barbara foge dessa funcdo idolatrica da imagem sacra, talvez
mais perigosa que sua colocacdo nas vitrines de um museu. A imagem sacra,
criada para que, através dos santos, de seu exemplo de virtude sobrenatural,
o homem possa relacionar-se com o Deus verdadeiro, torna-se objeto de
culto idolatrico ao qual se pede o cumprimento das préprias projegdes e
sonhos; ndo ¢ uma ajuda na busca da vontade do Altissimo ou da santidade,
mas torna-se cumplice da afirmagao da propria vontade: uma imagem a qual
se pede tudo o que nosso coragao deseja.

A obra de arte-kerigma’®

Os homens sempre se interessaram em conhecer qual era o verdadeiro
rosto de Jesus Cristo, da Virgem Maria, dos apostolos, dos santos.
Recordamos aqui, de maneira sumaria, os estudos realizados a partir do
Santo Sudario de Turim, a Verdnica de Sdo Pedro ou o véu de Manoppello,
entre outras reliquias, através das quais se pdde reconstruir uma hipotese de
como poderia ser o verdadeiro rosto de Cristo e através das quais os artistas
se inspiraram ao longo dos séculos para reconstruir a verdadeira imagem de
Jesus. Essa reconstrucdo interessa, mas ndo abarca toda a riqueza que a

5 O conceito de imagem-kerigma foi desenvolvido por Juan Plazaola SJ, no seu estudo classico sobre a
arte sacra atual: Juan Plazaola, EI arte sacro actual (Biblioteca de Autores Cristianos, 1965), 375.

103



Segundo Tejado Munoz ARTE £ LITURGIA

imagem de arte sacra possui. O povo cristdo é o povo da escuta, mas
também o da visdo, de uma visdo particular: ver e ndo ver ou ver de outra
maneira: “Tomé, creste porque me viste. Bem-aventurados os que nao viram
e creram” (Jo 20,29). Existe outra forma de ver que tem muito a ver com a
experiéncia artistica e, sobretudo, liturgica.

Santo Agostinho aborda a questio dizendo que nossa fé ndo se ocupa de
como era o rosto carnal de Cristo, mas da realidade da humanidade de Deus;
“O que nos salva ndo é essa ficcdo com a qual imaginamos um rosto
individual, mas o conhecimento com o qual cremos que Deus se fez homem
para nos mostrar seu amor ®. A verdadeira imagem de Cristo nos vem
através do kerigma, da experiéncia dos apodstolos transmitida através das

geracdes de cristdos:

O que existia desde o principio, o que ouvimos, o que vimos com nossos olhos, o que
contemplamos e tocaram nossas maos acerca da Palavra da Vida — pois a Palavra se
manifestou e noés a vimos e damos testemunho e vos anunciamos a Vida Eterna, que
estava voltada para o Pai e que se nos manifestou — 0 que vimos ¢ ouvimos vos
anunciamos. (1Jo 1,1-3)

O antncio do kerigma se baseia na experiéncia da escuta, mas também
da visdo. Para o evangelista Jodo existe uma estreita relacdo entre a Palavra
e a Imagem, carater visual da Palavra. Os evangelistas nos transmitem o
mistério de Cristo como o experimentaram eles: o amor de Deus através da
humanidade e divindade de Cristo, no grande mistério da Encarnacdo, morte
e ressurreicao do Filho de Deus. Visao e audicao.

O que se entende entdo por imagem-kerigma? A meu modo de ver ¢é
aquela obra de arte, pictorica, arquitetonica, musical, que busca revelar a
verdadeira identidade do Salvador, assim como o faz a Palavra de Deus. A
imagem-kerigma, falando de Jesus Cristo, tem que introduzir o fiel neste
Mistério do Filho de Deus, que se apresenta como: “O mais belo dos filhos
de Adao” (Sl 45,3) e ao mesmo tempo, “um diante de quem se oculta o
rosto” (Is 53,3). Como chegar a essa sintese? Dificilimo! Poucos artistas a
alcangaram. S6 a liturgia e a arte conseguem mostrar esse Mistério, mas
para chegar aqui ¢ imprescindivel que quem mostra esse Servo de Javé, o
tenha encontrado e quem pinte ou esculpa ou componha uma pega musical o
tenha experimentado, o tenha visto em sua propria vida vivo e presente ou
tenha sido introduzido por alguém que tenha vivido essa presenga que salva
e saiba transmiti-la. O centurido, no evangelho de Marcos, a vista de Jesus
crucificado, exclama: “Verdadeiramente este homem era filho de Deus” (Mc
15,39). Profissdo de fé de um pagdo diante da visdo do “vardo das dores”,

6 Santo Agostinho, De Trinitate, 1.8 c.4y 5 PL 42, 951-2.

104



BRASILIENSIS, \. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 ANAIS DE SIMPOSIO / SYUPOSIUM PROCEEDINGS

esse homem v€ “o mais belo dos filhos de Addao”. Quando num artista se
dao as qualidades de homem de fé e verdadeiro artista, entdo estamos muito
perto dessa sintese, mas nao ¢ automadtica: sempre esta por meio o mistério,
nossa liberdade e, tratando-se de arte, ndo ha foérmulas que funcionem
automaticamente.

Para a Igreja oriental, a imagem sacra se encontra no mesmo nivel que a
Palavra de Deus, sendo a imagem, Palavra de Deus em imagens e cores:
“iconografia”, termo grego que significa “escrever com icones, com
imagens”. Escrever, ndo pintar, por sua estreita relagdo com a Palavra
Eterna. O icondgrafo “escreve” a Palavra de Deus com “icones”, imagens.
Por essa razdo, assim como a Palavra de Deus ndo ¢ somente uma
lembranga ou um instrumento pedagogico (a iconografia vista como a Biblia
dos iletrados), mas uma presenca atual, a imagem sacra, Palavra de Deus
viva na Igreja, deve ser nova em cada época da histéria, ja que seu
fundamento esta na Encarnagdo do Verbo.

Se a imagem sacra tem essa relagdo estreita com a Palavra de Deus,
com o kerigma, a arte cristda deveria estar a servigo da tradicdo, da
“memoria” da Igreja, que encontra seu lugar na liturgia, “memorial” do
Mistério Pascal. Dessa maneira, inserida no Mistério Pascal, a imagem sacra
se encontra no ambito cultual e expressa a presenga de Deus, algo que a
situa fora do agir humano.

A imagem, qual Palavra de Deus escrita com formas e cores, portanto,
faz parte dessa acdo liturgica. Mas ndo somente a imagem: também a
musica, os espacos arquitetonicos e todas as manifestacdes artisticas vivem
desse principio da Encarnagao e a este se referem.

A Liturgia celeste

Para onde escapa a estitua de Santa Barbara? Para a vida. Foge do
destino que a levava a terminar seus dias sem estar no meio de seu povo,
com seus problemas, com suas alegrias e tristezas. Busca o espaco e o
tempo litargico, que ndo ¢ simples rito, mas participagdo na existéncia,
junto aos irmaos, na presenca de um Deus que, através de sua Palavra, dos
sacramentos, decidiu permanecer com os homens.

Na liturgia da consagracdo de uma igreja, 1€-se, como primeira leitura,
uma passagem do livro do Génesis: ¢ a historia da escada de Jaco, que este
vé€ no sonho, quando se encontrava na fuga de seu irmao Esat, depois de lhe
ter roubado a primogenitura de seu pai Isaac. Em sua fuga, deteve-se para
descansar durante a noite no lugar que chamaré Betel, onde terd um sonho
no qual vé uma escada que sobe até o céu e anjos que sobem por ela. Ao

105



Segundo Tejado Munoz ARTE E LITURGIA

despertar do sonho, Jaco exclama:

Qudo temivel ¢ este lugar! Isto ndo ¢ outra coisa sendo a casa de Deus e a porta do céu!
Levantou-se Jacd de madrugada e, tomando a pedra que havia posto como travesseiro,
erigiu-a como estela e derramou 6leo sobre ela. [...] E esta pedra que erigi como estela
sera Casa de Deus. (Gn 28,10-19.22)

O sagrado se manifesta através da hierofania’, uma manifestagdo de
Deus na historia e esta vem sempre do céu, da regido de Deus, em principio,
ndo acessivel aos humanos. Esta manifestagio de Deus irrompe na vida
cotidiana e cria uma descontinuidade, um centro. O sagrado nao estd
constituido por um ato arbitrario do homem, mas por uma presenga histérica
de Deus e trata-se de uma experiéncia totalmente diferente das demais
experiéncias que o homem possa realizar®. O sagrado ¢ aquele lugar onde o
céu toca a terra’. A escada de Jacd. A arte sacra tem que nascer dessa
realidade histdrica e, ao mesmo tempo, celestial.

O acontecimento da encarnagdo do Verbo de Deus, Cristo, ¢ a hierofania
definitiva. As demais sdo somente preparacao para esta.

A Igreja é o espago sagrado por exceléncia, criado com pedras vivas, os homens
redimidos por Cristo ¢ inseridos em seu corpo ressuscitado [...]. Cristo é o cumprimento
total do sagrado originario. Todo o riquissimo desenvolvimento da arte sacra crista se
fundamenta neste fato.'”

O numero oito da Constituicdo Apostolica Sacrosanctum Concilium, do
Concilio Ecuménico Vaticano II, que meu irmdo na fé¢ ¢ mestre Ezechiele
me fez aprender de memoria, falando da Liturgia terrena e da Liturgia
celeste, afirma:

Na Liturgia terrena saboreamos e tomamos parte naquela Liturgia celestial, que se
celebra na santa cidade de Jerusalém, para a qual nos dirigimos como peregrinos, ¢ onde
Cristo esta sentado a direita de Deus como ministro do santuario e do verdadeiro
tabernaculo, cantamos ao Senhor o hino de gloria com todo o exército celestial;
venerando a memoria dos santos esperamos ter parte com eles e gozar de sua
companhia; aguardamos o Salvador, Nosso Senhor Jesus Cristo, at¢ que Ele se
manifeste, nossa vida, e nds nos manifestemos também gloriosos com Ele.!!

O grande tedlogo russo Pavel A. Florenskij expressa esta ideia desta
maneira: “A fragilidade das palavras humanas tem que poder conter o

Def.: Manifesta¢do do sagrado em uma realidade profana.

8 Ver Heinrich Pfeiffer, “Sacro e profano nell’arte”, Nuova Umanitd, n. 3 (1979): 120-30.
Sobre o sagrado e o profano, remeto ao classico de Rudolf Otto, // sacro (Feltrinelli, 1966).
Pfeiffer, “Sacro e profano nell’arte”, 128.

Concilio Vaticano II, “Constitui¢do Sacrosanctum Concilium sobre a Sagrada Liturgia”, n. 8.

106



BRASILIENSIS, \. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 ANAIS DE SIMPOSIO / SYUPOSIUM PROCEEDINGS

diamante infrangivel da divindade”!'?. Toda realidade humana e terrena tem
que acolher a presenga do divino e do celeste: com as cores das coisas
relativas, o homem estd chamado a pintar o absoluto.

Este numero da SC ilustra muito bem o que quero dizer: a arte ¢ a
liturgia compartilham esta visdo “celeste”. Ambas estdo chamadas a mostrar
aos homens esta vida divina que, através do batismo, todos estamos
chamados a experimentar. Romano Guardini fala da imagem religiosa como
de um caminho, caminho para Deus, convite a adoragdo e ao amor!3.

Se na Liturgia terrena saboreamos e tomamos parte naquela Liturgia
celestial, a arte sacra esta chamada a receber dessa realidade celestial sua
inspiracdo e a transmiti-la aos homens.

A arte na Igreja tem que tomar sua inspiracao na liturgia para irradiar a beleza em todo o
mundo. A arte da Igreja tem que iniciar nos espagos dedicados ao culto mostrando a
primeira irradiagdo que inicia no anel sagrado que ¢ o altar. E preciso vigiar para que
ndo acontega o contrario: isto €, que o mundo profano penetre o espago sagrado.'*

A arte sacra ndo pode nascer do conceito, mas de uma experiéncia viva
do tempo sagrado. S6 com este fundamento poderemos falar de uma
verdadeira arte sacra. A arte sacra teve sempre na liturgia sua fonte e
sentido; sem a liturgia, sem uma liturgia viva numa comunidade viva, a arte
sacra se converte em peca de museu, cemitério da arte sacra e o templo no
qual se celebra a liturgia, em sala de concertos.

Do mesmo modo, podemos falar de uma musica kerigma. A SC diz:

O Sumo Sacerdote da nova ¢ eterna Alianga, Cristo Jesus, ao tomar a natureza humana,
introduziu neste exilio terrestre aquele hino que se canta perpetuamente nas moradas
celestiais. Ele mesmo une a Si a comunidade inteira dos homens e a associa ao canto
deste divino hino de louvor.'s

Manuel Garcia Morente (1886—1941), filosofo espanhol, de ideias
kantianas, experimentou uma conversao ao cristianismo ouvindo pelo radio,
um fragmento do oratério “A Infancia de Cristo”, de Hector Berlioz.
Chamaré esta experiéncia de “O fato extraordinario”. Tanta forca teve a

Ver Pavel A Florenskij, La colonna e il fondamento della verita, org. Natalino Valentini (San Paolo,
2010)., 152; Pavel A Florenskij, Bellezza e liturgia. Scritti su cristianesimo e cultura (Mondadori,
2010), VIIL.

Ver Romano Guardini, “Das religiése Bild und der unsichtbare Gott”, em Arte liturgica in Germania
(Roma: Mercker, 1956), 24.

Heinrich W. Pfeiffer, “Il sacro come fondamento della bellezza: la decorazione delle chiese e della
suppellettile ecclesiastica”, em Atti della IV giornata di studio nell anniversario della Sacrosanctum
Concilium, Congregazione per il culto e la disciplina dei sacramenti (Libreria editrice vaticana,
2008), 65.

Concilio Vaticano II, “Constitui¢do Sacrosanctum Concilium sobre a Sagrada Liturgia”, n. 83.

107



Segundo Tejado Munoz ARTE £ LITURGIA

Graga que recebeu através deste kerigma, desta escuta, que sua vida mudara
radicalmente a partir daquele momento até sua ordenacdo sacerdotal alguns
anos mais tarde.

O Caminho Neocatecumenal: uma proposta estética a luz do Concilio

Desde o final do século XVIII, os artistas e a cultura em geral tém visto
a Igreja, os templos e o proprio Deus como algo particular: o deus cristao, o
deus mugulmano, etc. Nao deveria existir um deus de tal ou qual religido,
mas um deus de todos os homens. Assim comegam a pensar os filésofos, os
cientistas e também os artistas. A partir desse momento, a cultura substitui a
religido, que ¢ vista como demasiado particular. A cultura comeca a ocupar
0 espacgo que era da religido. Vai-se as igrejas como turistas ou para ouvir
um concerto, ndo para assistir a uma liturgia ou rezar!'®.

Salvador Dali, pintor espanhol do século XX, afirmou:

E inegével que a arte moderna representa em si mesma as consequéncias tltimas e fatais
do materialismo [...]. Os artistas abstratos sdo fundamentalmente artistas que ndo
acreditam em nada [...]. Vejo surgir um fabuloso renascimento da pintura moderna, que
por reacdo contra o materialismo atual serda novamente figurativa e representativa de
uma nova cosmogonia religiosa.!”

Salvador Dali intui que a arte moderna se encontra num beco sem saida
e que soO através do que ele chama de “uma nova cosmogonia religiosa” se
podera sair dessa situagdo. Considero o kerigma essa “nova cosmogonia
religiosa”, que € nova, mas que tem suas raizes na Tradicdo da Igreja: uma
“Nova Estética”. A separacdo que se produziu na teologia moderna entre
beleza e teologia subtraiu ao anuncio do Evangelho um instrumento
precioso para fazer chegar aos homens de nosso tempo a Boa Nova, o
kerigma.

Se uma nova realidade na Igreja ndo possui uma nova proposta litirgica,
estética e uma nova linguagem, estd condenada a ser irrelevante. Toda
reforma que existiu na Igreja foi acompanhada de uma nova estética: as
pinturas das catacumbas; o romanico, 0s mosteiros ¢ o nascimento do estilo
gobtico; a renovacdo da arte sacra depois do Concilio de Trento, etc. Nao
podia ser de outra maneira depois do Concilio Ecuménico Vaticano II. A
reforma liturgica ¢ uma das grandes contribui¢des do Concilio a vida da

16 Ver Pfeiffer, “Sacro e profano nell’arte”, 67.
17" José Maria Blazquez, “Arte religioso espaiiol del siglo XX: Picasso, gutiérrez solana y dali”, Archivo
espariiol de arte 70, 1. 279 (1997), 241.

108



BRASILIENSIS, \. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 ANAIS DE SIMPOSIO / SYUPOSIUM PROCEEDINGS

Igreja. Varias experiéncias artisticas nasceram a luz do Concilio. Entre
estas, encontra-se o Caminho Neocatecumenal, realidade eclesial fundada
por Kiko Argiiello, junto com Carmen Herndndez em 1964, como “Uma das
modalidades de atuacdo diocesana da Iniciacdo Crista” (Estatuto CNC, n.
2).

Kiko ¢ um pintor espanhol, nascido em Le6n em 9 de janeiro de 1939.
Estuda na Escola Central de Belas Artes da Academia de San Fernando de
Madri. Participa de numerosas exposi¢des e concursos de pintura na
Espanha, e em 1959 recebe o Prémio Nacional Extraordinério de Pintura.

No final dos anos cinquenta vive uma crise existencial que o leva a um
encontro profundo com Jesus Cristo, levando-o a dedicar sua vida e sua arte
a Cristo e a Igreja. Junto com o P. Aguilar OP, em 1960, realiza uma viagem
pela Europa, antes do inicio do Concilio, para estudar a arte sacra,
precisamente em vista da convocag@o conciliar. Na esteira dessa renovacao,
muda os contetdos de sua arte, ¢ junto com um escultor ¢ um vidraceiro
forma um grupo de arte sacra chamado Gremio 62 que realiza uma série de
exposic¢des na Espanha e Europa.

Em 1964 o Senhor o inspira a ir viver entre os pobres numa barraca do
bairro Palomeras Altas, na periferia de Madri, abandonando sua promissora
carreira como artista. Posteriormente conhece Carmen Hernandez, uma
missionaria, licenciada em Quimica e em Teologia, hoje Serva de Deus.
Junto a ela d4 vida a uma nova forma de pregacdo que conduzird ao
nascimento de uma comunidade cristd entre os pobres: a primeira
comunidade neocatecumenal. Essa experiéncia sera levada, pouco a pouco,
as paroquias. A pequena semente comega a germinar na Espanha e, apds a
experiéncia entre os pobres da periferia de Roma, no Borghetto Latino, na
Italia e em todo o mundo.

Dos pobres virda uma nova sintese catequética e litirgica que o Senhor
vai revelando junto com a adequacdo dos espagos litlirgicos nos quais essa
comunidade esta chamada a celebrar. Antonio Gaudi, arquiteto espanhol,
autor da Sagrada Familia de Barcelona, afirmou: “Nao se deve confundir
pobreza com miséria; a pobreza leva a elegéncia e a beleza; a riqueza, a
opuléncia, e o complicado ndo pode ser belo”.

A arte que nasce da experiéncia dessa comunidade pobre terd como
objetivo a necessidade de oferecer lugares de celebracao adequados e dignos
para a renovacdo que o Concilio Vaticano II estd oferecendo a Igreja. O
Caminho comegca, na trilha do Concilio, a trabalhar na passagem de uma
pastoral de igreja massiva para uma igreja “comunidade de comunidades”,
oferecendo uma renovagdo completa: desde a arquitetura a iconografia, dos
espagos celebrativos e de encontro entre as pessoas, o que ele denominou



Segundo Tejado Munoz ARTE £ LITURGIA

Catecumenium, aos elementos proprios da liturgia. E da liturgia que se
inicia a busca estética do Caminho e ndo de uma ideia preconcebida.

Kiko encontra na arte da Igreja Oriental, os icones, a expressao mais
adequada a experiéncia que esta vivendo. Impressiona-o o Espirito desses
pintores que, renunciando a sua propria “originalidade” e submetendo-se ao
canone preestabelecido pela tradicdo da Igreja, encontram o caminho para
uma arte ¢ uma espiritualidade muito mais elevadas. Kiko segue o canone
ortodoxo, atualizando-o com as novidades da pintura moderna — como
Picasso, Matisse, etc. — nas quais havia se formado.

Compde para as comunidades uma ampla série de cantos liturgicos,
inspirados na Escritura e outros textos espirituais, que as comunidades
utilizam na liturgia das celebragdes. Em 2010 compde sua primeira sinfonia,
“O sofrimento dos inocentes” e, no mesmo ano, funda a Orquestra Sinfonica
do Caminho Neocatecumenal. Depois da primeira sinfonia, compde uma
segunda partitura, um poema sinfonico em trés partes intitulado “O
Messias™.

A partir de sua conversdo, concebe sua arte como uma missao. Com
essa concepcao da arte sacra, devolve-a ao lugar de sua vocagdo original: a
liturgia. A arte sacra havia se deslocado, como dissemos, do lugar sagrado
ao museu, a sala de exposicdes, aos saldes dos colecionadores, anulando
assim seu valor cultual e litargico. Kiko devolve a obra de arte a liturgia;
dentro de uma comunidade viva, uma assembleia que celebra os mistérios
da salvagdo e arranca a obra de arte do contexto do “negdcio”, ndo cobra
por suas realizacdes: busca uma arte para os pobres, para a liturgia, para a
comunidade. Faz com que a arte cumpra sua verdadeira e elevada missdo:
levar o coracdo do homem a Jerusalém celeste, a liturgia do céu, para
experimentar o amor que Deus nos mostrou em seu filho Jesus Cristo, em
sua Paixao e Ressurreicgao.

Essa missao ¢ a que buscava a Santa Barbara de Jorge Amado quando
escapou daqueles que queriam encerra-la num museu.

Referéncias bibliograficas

Amado, Jorge. La desaparicion de la santa. Debolsillo, Penguin Random
House, 1988.

Benjamin, Walter. L 'opera d’arte nell ‘epoca della sua riproducibilita
tecnica. Et Saggi, 2014.

Blazquez, José Maria. “Arte religioso espaiiol del siglo XX: Picasso,
gutiérrez solana y dali”. Archivo espariol de arte 70,1n.279 (1997): 229—
46.

110



BRASILIENSIS, \. 14, N. 27, JULHO/DEZEMBRO, 2025 ANAIS DE SIMPOSIO / SYUPOSIUM PROCEEDINGS

Concilio Vaticano II. “Sacrosanctum Concilium: Constituicdo sobre a
Sagrada Liturgia”. Santa S€. https://www.vatican.va/archive/
hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_po.html.

Florenskij, Pavel A. Bellezza e liturgia. Scritti su cristianesimo e cultura.
Mondadori, 2010.

Florenskij, Pavel A. La colonna e il fondamento della verita. Organizado
por Natalino Valentini. San Paolo, 2010.

Guardini, Romano. “Das religiose Bild und der unsichtbare Gott”. Em Arte
liturgica in Germania. Mercker, 1956.

Otto, Rudolf. I/ sacro. Feltrinelli, 1966.

Pfeiffer, Heinrich. “Sacro e profano nell’arte”. Nuova Umanitd, n. 3 (1979):
120-30.

Pfeiffer, Heinrich W. “Il sacro come fondamento della bellezza: la
decorazione delle chiese e della suppellettile ecclesiastica”. Em Atti
della 1V giornata di studio nell’anniversario della “Sacrosanctum
Concilium” . Congregazione per il culto e la disciplina dei sacramenti.
Libreria editrice vaticana, 2008. https://oseegenius.unigre.it/pug/
resource Turi=368659BIB.

Plazaola, Juan. El arte sacro actual. Biblioteca de Autores Cristianos, 1965.

Santo Agostinho. De Trinitate.

Valéry, Paul. “El problema de los museos”. Fundamentos de arquitectura y
patrimonio, 2005, 105-7.

Zanchi, Giuliano. “I santuari postmoderni del culto dell’arte”. Pierluigi
Piccini BLOG, 15 de marco de 2025. https://pierluigipiccini.it/i-
santuari-postmoderni-del-culto-dellarte/.

111





